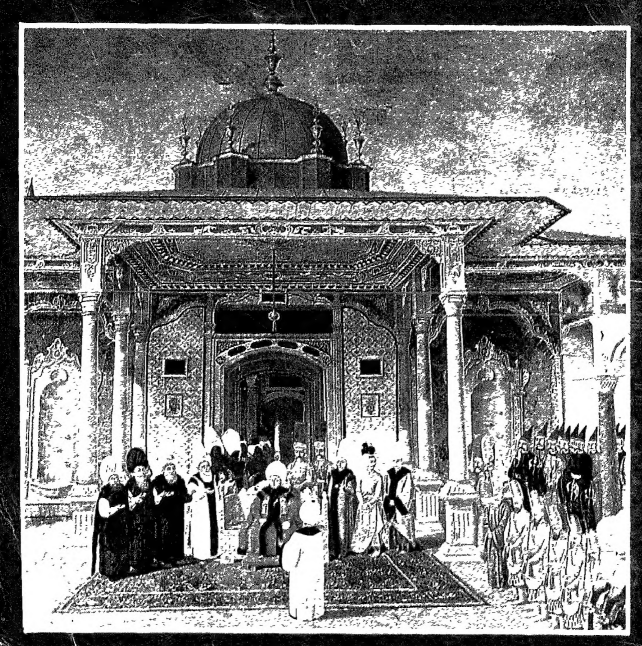
# الك الكالك الكال



دارالفکن الدراسات مالفررالوزیع

الجازءالشايي

إشراف: روبيرمان تران - ترجة: بشيرالستباعي



الريخ المرافعة المعانية

الطبعة الأوليث الشامق - 199۳ ميع المقوق محفوظة



المتامرة ـ بارين

المنامرة على مشامليب - رفع 17/70 مدينة نفسر - المنطقة الشامشة

تليفرن: ٧٤. ٢٧٣٥

الغلاف عماد حليه للعام العالم على الحاشية والأعيان للوحة الغلاف : السلطان سليم مع الحاشية والأعيان



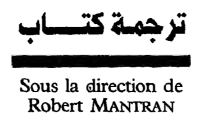
# الك الدفاة العنانية

الجـزوالشابي

إشراف: روبيرمانتران

ترجمة:بشيرالستباعي





# HISTOIRE DE L'EMPIRE OTTOMAN

Publié avec le concours du Centre national des lettres

FAYARD
© Librairie Arthème Fayard 1989

#### الفصل الحادي عشر

### بدايات المسائلة الشرقية

 $(1 \land \Upsilon = 1 \lor \Upsilon = 1)$ 

بقلم: روبير مانتراق

يتطابق ما نسميه بـ «المسألة الشرقية» مع جملة من الوقائع التى تدور بين عامى ١٧٧٤ (معاهدة لوزان). وتتلخص السمتان الأساسيتان لهذه الوقائع فى التمزق التدريجى للامبراطورية العثمانية وتنافس الدول العظمى بهدف فرض سيطرتها أو نفوذها على اوروبا البلقانية والبلدان الواقعة على الجانب الشرقى للبحر المتوسط (حتى الخليج الفارسى والمحيط الهندى) وعلى ضفافه الجنوبية. فالروس، متذرعين بحماية الارثوذكس والسلاف، يرمون الى مد سيطرتهم على البلقان والى الوصول الى البحر المتوسط. والانجليز يسعون الى حماية طريق الهند، ومن ثم إلى السيطرة على المر الذي والانجليز يسعون الى حماية طريق الهند، ومن هنا الاهتمام الذي يبدونه بائبلدان يفصل البحر المتوسط عن المحيط الهندى، ومن هنا الاهتمام الذي يبدونه بائبلدان العربية في تلك المنطقة. والفرنسيون يريدون الدغاع عن مواقعهم التجارية والثقافية أو مع الانجليز. والنمساويون، الخائفون من توسع النفوذ الروسي في البلقان، يحاولون اقامة سد هناك، خاصة في البوسنة والهرسك. وفيما بعد، سوف يهتم يحاولون اقامة سد هناك، خاصة في البوسنة والهرسك. وفيما بعد، سوف يهتم الألمان هم ايضاً بالامبراطورية العثمانية من منظور سياسة الدرانج ناش اوستين (الاندفاع نحو الشرق).

والحال ان الحروب التي سيخوضها العثمانيون خلال القرن التاسع عشر سيف تكون كلها تقريباً خاسرة وسوف تؤدى الى حرمان الامبراطورية، قطعة

قطعة، من شبه اجمالى اراضيها فى حين أن انتقال جانب كبير من مواردها تحت سيطرة الشركات الغربية سوف يسهم فى اختزالها وفى تأكيد تبعيتها.

على أن القادة العثمانيين يجتهدون في تعزيز الاصلاحات (التنظيمات) في المجالات الادارية والاجتماعية والسياسية والثقافية. لكن لعبة الدول الكبرى قد أدت الى تحجيم، إن لم يكن الى تبديد، أثر هذه الجهود. فمنذ غداة ابرام معاهدة كوتشوك - كاينارچا، عمل السلطان عبدالحميد الأول (١٧٧٤ - ١٧٨٩)، ثم خليفته سليم الثالث (١٧٨٩ - ١٨٠٧)، على تحديث الدولة العثمانية و، في المقام الأول، على انشاء جيش قادر على حماية حدود الامبراطورية. كما يمر هذا التحديث عبر انفتاح العالم العثماني على التقنيات كما على الأفكار الغربية، وخلال عهد عبدالحميد الأول بالفعل، يرى مثقفون عثمانيون، أتراك ومصريون بشكل على بالامكان إدخال تجديدات على الفكر الاسلامي، لكن هؤلاء المثقفين خاص، أن بالامكان إدخال تجديدات على الفكر الاسلامي، لكن هؤلاء المثقفين على من المؤكد أن عملهم كان عديم النتائج الكامل.

#### عبدالحميد الأول (Ι۷۸۲ – ۱۷۷Σ)

بعد ارتقائه العرش العثمانى فى ظروف صعبة، أدرك عبدالحميد الأول بسرعة ضرورة الاصلاحات. ومن هذه الزاوية، فإنه يظهر بوصفه المبادر الحقيقى بسياسة جديدة مدفوعة بتصور واقعى لوضع الأمبراطورية : فهو يوجه هذه السياسة شخصياً بالاعتماد على رجال تولوا منصب الصدر الأعظم يتميزون بالكفاءة ويشاركونه مفاهيمه ويظل بعضهم فى المنصب فترة طويلة نسبياً كمحمد باشا ويشاركونه مفاهيم ويظل بعضهم فى المنصب فترة طويلة نسبياً كمحمد باشا چيبچى زاده (يناير ۱۷۷۷ – سبتمبر ۱۷۷۸) ومحمد باشا السيد (اغسطس ۱۷۷۷ – فبراير ۱۷۸۱) وخليل حميد باشا (ديسمبر ۱۷۸۲ – مارس ۱۷۸۸)

#### الوضع الداخلي

إذا كان عبدالحميد الأول يمسك بزمام الحكومة المركزية، وإذا كان الهدوء يسود في العاصمة على مدار عهده، فإن سلطته تتمتع بالاعتراف التام بها، من جهة اخرى، في الولايات، أكانت الولايات الأوروبية أم الآسيوية أم الأفريقية التي كان بعض الأعيان قد اكتسبوا فيها مكانة داخلية جد قوية، مستفيدين من المصاعب التي واجهتها الحكومة على المستوى الخارجي.

تلك هي الحالة في مناطق مختلفة من الاناضول، وفي سوريا حيث يتمكن أحمد باشا الجزار، بعد الشيخ ضاهر العمر، من فرض نفسه في سوريا الجنوبية ولبنان وفلسطين، بعد أن سحق التمردات المحلية، وتلك هي الحالة في العراق حيث تمكن عمر باشا (١٧٤٤ – ١٧٥١) وسليمان باشا (١٧٨٠ – ١٨٠٢) من اعادة البدو الي الطاعة، ولكن ايضاً مع ابدائهما لتباعد معين عن حكومة اسطنبول – خاصة الثاني بعد انتصاره على الايرانيين الذين كانوا قد غزوا جنوب العراق – ، وتلك هي الحالة في مصر حيث يتمكن المماليك على بك الكبير (١٧٦٨ – ١٧٧٧)، ثم مراد بك وابراهيم بك (من عام ١٧٧٩ حتى حملة بونابارت، ١٧٩٨) من السيطرة على البلد ويكسبون موافقة الحكومة بعد فشل هذه الأخيرة في استعادة سلطتها. أما ولايات المغرب («ايالات البرير») فهي تواصل التمتع بدرجة جد كبيرة من الاستقلال وتتجنب قطع الصلات مع اسطنبول. وفي الولايات الأوروبية، فإن من الاستقلال وتتجنب قطع الصلات مع اسطنبول. وفي الولايات الأوروبية، فإن التوتر ليس أقل شاناً حيث توجد حركات استقلالية الى هذا الحد أو ذاك، إن لم تكن قومية بالفعل، في ثراس وصربيا وايبيروس (مع والى چانينا الشهير، على باشا تيبيدلين) والبانيا والجبل الأسود.

ولا يحاول السلطان عندئد، إلا في حالات استثنائية نادرة، استعادة سلطة الحكومة المركزية بالقوة، وذلك بقدر ما أن الخطر الخارجي ينيخ بكلكله دائماً على

الأمبراطورية. فهو يسعى إلى التوافق مع قادة هذه الحركات، حيث يمنحهم القابأ رسمية أو يخولهم عدداً من المسئوليات. على أن النتائج تظل هزيلة، ويدفع الطابع الاستعراضى لهذه المحاولات المعارضين الى الاعراب بشكل أقوى عن ميولهم الاستقلالية، خاصة فى المجال المالى والاقتصادى : فهم يحتفظون لأنفسهم ولمتلكاتهم بالجانب الرئيسى من الضرائب والايرادات التى كان يجب، عادة، أن تشق طريقها الى خزانة الدولة، ويتعاملون بشكل مباشر مع التجار الأجانب فيما يتعلق بالتبادلات التجارية. فما الذى يتبقى عندئذ من السلطة الحكومية؟

#### الأصلاحات العسكرية، الأصلاحات المدنية

بعد معاهدة كوبتشوك - كاينارچا ، نجد أن عبدالحميد الأول، المنشغل بالحرص على تأكيد الدفاع عن امبراطوريته بامكانات حديثة (كانت الهزائم البرية والبحرية، امام الروس، قد شكلت درساً قاسياً مثلما اتاحت الفرصة لاستيعاب الموقف)، قد كرس جهوده لانشاء مدفعية وبحرية جديدتين بالكامل. وقد وكلت أمور المدفعية الى البارون دو توت، وهو نبيل مجرى كان قد انتقل الى خدمة فرنسا وجاء في عام ١٧٥٥ إلى تركيا مع فيرچان الذى عهد اليه بمهمات مختلفة لجمع المعلومات في الامبراطورية العثمانية وفي القرم. ولا كان قد راقب حرب ١٧٦٨ - ١٧٧١ الروسية - التركية، فقد استخلص منها عدداً من الاستنتاجات واقترح اصلاحات شدت انتباه مصطفى الثالث ثم عبدالحميد الأول : وهكذا فإنه ينظم، منذ عام ١٧٧٤، بمساعدة الاسكتلندي كامبيل والفرنسي أوبير، قوة مدفعية جديدة سريعة الطلقات (سربعة توبتشولاري) ذات عدد أقل من الجنود، الا انهم أحسن تدريباً وأحسن تنظيماً ومزودين بمدافع قدمت فرنسا جانباً منها؛ وهو ينشيء ورشية سباكة جديدة المدافع في هاسكوي ويعيد الحياة الى مدرسة المهندسين ورشية سباكة جديدة المدافع في هاسكوي ويعيد الحياة الى مدرسة المهندسين القديمة (هندسة هانه) التي كان بونقال باشا قد أسسها. وعلى الرغم من أن توت

قد غادر تركيا في عام ١٧٧٦، فإن عمله قد استمر تحت قيادة كامبيل – الذي تحول الى اعتناق الاسلام – وأوبير.

ويرجع تحديث البحرية الى حسن باشا الجزايرلى الغازى، الذى نجا من معركة تشيكم ورقى الى رتبة الاميرال الأكبر في عام ١٧٧٤. فهو، مستفيداً من ممار جانب كبير من السفن العثمانية، يدشن في مختلف ترسانات الامبراطورية بناء سفن حديثة ويستعين في ذلك بفنيين أجانب يرأسهم مهندسان فرنسيان، لوروا وبوريه. ويجرى بذل جهود لتجنيد وتدريب رجال البحرية. كما يجرى انشاء مدرسة لمهندسي البحرية السلطانية، لكنها لن تتوصل الى تأهيل عدد كبير من الضباط، وإذا كانت نوعية السفن الجديدة تتحسن، فإن الأمر ليس كذلك بالنسبة لنوعية أطقم البحرية. لكن التحرك الى الأمام كان قد بدأ و ، خلال وزارة خليل حميد، سوف يصل التحديث الى حد التأثير على فيلق الانكشارية وفيلق السباهيين، دون انقلابات عميقة، ولكن مع خلق مزاج جديد على الأقل يتميز بالطاعة والانضباط: فالانكشارية يرضخون لمارسة تدريب عسكرى متواصل، وحائزو التيمارات يتعهدون بالاقامة في اراضيهم. وباختصار، فإن عهد عبدالحميد يشهد الشاء جيش من نوع حديث، غربي في عدد من جوانبه. وسوف يستكمل سليم الثالث هذا العمل.

والى جانب اعادة تنظيم القوات التقليدية للجيش، يوجه خليل حميد اهتمامه وجهوده الى تحسين الأحوال الاقتصادية: فهو يشجع الصناعات المحلية، ويسعى الى تنشيط صناعة النسيج، التى تتعرض لمزاحمة قوية من جانب المنتوجات الأوروبية، ويشجع الحرف ويحقق انطلاقة جديدة للطباعة ولنشر الكتب. وهذه الاعادة لتنظيم الدولة تستثير معارضة من جانب المحافظين ومن جانب عدد من العلماء وعدد من القادة العسكريين الذين شلت حركتهم. والمصلحون الحازمون ليسوا كثيرين وهم علاوة على ذلك متهمون بتخريب الأسس الدينية والاجتماعية

للنواة، وذلك بسبب الأعتماد على فنيين أوروبيين، فرنسيين غالباً. وهذه المعارضة للاصلاحات تلقى تأييداً خفياً من جانب الروس والنمساويين، الذين لا يجدون مصلحة لهم فى أن تتغلب الدولة العثمانية على مظاهر ضعفها وتصبح مرة أخرى قوية ومنظمة؛ وخلافاً لذلك، فإن الانجليز والهولنديين والفرنسيين، انصار أوروبا التنوير، يساندون المصلحين، ليس دون اعتبارات تتصل بمصالحهم.

ومما يدعو للدهشة أن من بين خصوم خليل حميد حسن باشا الجزايرلى الغازى الذى، رغم كونه من دعاة الاصلاح، يتميز بالطموح ويسعى الى ان يصبح صدراً أعظم؛ وهو يشن ضد خليل حميد حملة تنتهى بأن تجد أذنا صاغية لدى السلطان، الذى جرى اقناعه بوجود تحركات لخلعه لحساب سليم، ابن اخيه. ويجرى تنحية خليل حميد عن مناصبه في ٣١ مارس ١٧٨٨ واعدامه بعد ذلك بأقل من شهر. ويبلغ انتصار خصومه منتهاه بترحيل الفنيين الأجانب، في عام ١٧٨٨.

#### ضغط روسيا

يتزايد الاحساس بضرورة انشاء جيش عثمانى قوى بقدر ما ان الامبراطورة كاترين الثانية تفصيح عن نواياها: فهى، في يناير ١٧٧٧، تتدخل في خانية القرم وتزيل الخان دولة چيراى وتنصب على العرش شاهين چيراى. وعلى مدار عامين، يتتازع الروس والعثمانيون على السيادة على القرم من خلال الخانات؛ وفي نهاية الأمر، في يناير ١٧٧٩، تتغلغل القوات الروسية في القرم، التي يتم عندئذ ضمها. وبالرغم من جهود حزب الحرب العثماني، الذي يقوده حسن باشا الغازى، فإن السلطان، بدعم من خليل حميد، يعترف بضم القرم من جانب الروس بتوقيع معاهدة أينالي كاواك (يناير ١٧٨٤)

وبالنسبة لكاترين الثانية، فإن هذا الضم ليس غير مرحلة، اتخذت شكلاً ملموساً اكثر باحتلال چيورچيا، في اتجاه هدف اوسع بكثير : تشكيل دولة ارثوذكسية، يرأسها عاهل روسى تشمل جميع البلدان البلقانية، فيما عدا الجزء الغربى من البلقان الذى يجب تسليمه فى المقابل للنمسا، فى حين يجب البندقية ان تحصل على المورة وكريت وقبرص، بينما يجب لفرنسا ان تحصل على مزايا فى سوريا ومصر. وهكذا فإن الأمر يتعلق بمشروع تمزيق – واعادة اقتسام – للامبراطورية العثمانية فى أوروبا، لحساب الامبراطورية الروسية أساساً. وتتصدى لهذا المشروع انجلترا وبروسيا، المنزعجتان من الاندفاع الروسى، واللتان تحرضان الحكومة العثمانية على مقاومة هذا الضغط، وذلك بقدر ما أن الروس قد اقاموا قواعد بحرية فى سيباستوبول وخيرسون، بما يشكل تهديداً مباشراً للبحر الأسود العثماني.

وينتصر حزب الحرب في اسطنبول مع تعيين الصدر الأعظم الجديد يوسف باشا كوچا: إذ يجرى توجيه انذار الى روسيا، يدعوها الى الجلاء عن چيورچيا والقرم (١٤ أغسطس ١٧٨٧)، وهو انذار ترد عليه روسيا باعلان الحرب بعد ذلك بشهر (١٥ سبتمبر)، حيث تدخل النمسا الحرب في فبراير ١٧٨٨. وتنتهى هذه الحرب دون خسائر بالنسبة العثمانيين، وذلك بسبب احداث في بواندا وخاصة في فرنسا تحول انتباه النمساويين والروس صوب الغرب: ويؤدى صلح تم توقيعه مع النمسا في سفيتشوڤ (سيستوڤا، ٤ أغسطس ١٧٧١) الى الحفاظ على الوضع القائم بين الامبراطوريتين اللتين لن تتحاربا مرة اخرى حتى عام ١٨٧٨. ومع الوس، ويصبح نهر الدنيستر خط الحدود الجديدة بين الامبراطوريتين. وعلى مدار الروس، ويصبح نهر الدنيستر خط الحدود الجديدة بين الامبراطوريتين. وعلى مدار اكثر من عشرين سنة، سوف تحيا الدولة العثمانية في سلام نسبى مع جارتها الشمالية : فالثورة الفرنسية، ثم ناپوليون الأول، يمثلان عندئذ خطراً أكبر بكثير بالنسبة الدول الأوروبية.

وفي تلك الاثناء، كان قد ارتقى العرش العثمانى سلطان جديد، هو سليم الثالث، الذى سوف يستأنف ويعزز مشروع الاصلاحات الذى دشنه عبدالحميد الأول.

#### سليم الثالث (١٧٨٩ – ١٨٠٧)

إن سليم الثالث ، المولود في عام ١٧٦١، قد أبدى، باكثر مما ابداه محمود الأول وعبدالحميد الأول، عزماً على تحديث الدولة العثمانية جعل منه السلف الحقيقي لمصلحي القرن التاسع عشر من السلاطين والرجال الذين تولوا منصب الصدر الأعظم. كما أن نهاية عهده المأساوية قد رسخت في الأذهان الفكرة القائلة بأنه قد خلع وأعدم بسبب المفاهيم السياسية التي تمسك بها وطورها بعد ذلك خلفاؤه، خاصة محمود الثاني : وقد زاد ذلك من سمو مكانة شخصيته. وبما أن عهده قد تزامن، علاوة على ذلك، مع عدد من الأحداث الكبرى في أواخر القرن الثامن عشر وأوائل القرن التاسع عشر، فإن بالامكان القول أن مرحلة جديدة من تاريخ الدولة العثمانية تبدأ معه. والواقع ان سليم الثالث، حتى وإن كان قد وقف وراء عدد معين من التجديدات، فإنه يظل رجلاً ينتمي الى القرن الثامن عشر، ويمكن اعتباره أحد اولئك السلاطين «المستنيرين» الذين تميز بهم ذلك العصر.

والحال ان سليم الثالث لا ينبهر فحسب بالتجديدات التي يجرى ادخالها على الجيش العثماني، بل انه يرغب ايضاً في تكوين دراية بنظم الحكم الأخرى في العالم، خاصة في فرنسا، وذلك بسبب المكانة التي يحتلها في اسطنبول الفنيون الفرنسيون؛ بل إنه يجرى مراسلات مع الملك لويس السادس عشر كما أنه أول سلطان عثماني يرسل سفراء دائمين الى العواصم الأوروبية الكبرى. ولما كان قد واجه منذ بداية عهده صعوبات تتصل بالحرب ضد روسيا، فقد كان مضطراً الى تأخير تدشين الاصلاحات، ولكن لحساب وضع انصاره في مناصب المسئولية حيث سوف يمضى بعض هؤلاء الأنصار الى حد التفكير في اتخاذ تدابير ذات طابع اقتصادى واجتماعي، علاوة على الاصلاحات العسكرية والادارية. وكما هو الحال دائماً، فإن هذه الحركة سوف تستثير معارضات: وسوف تنتهي هذه المعارضات الي الانتصار في عام ١٨٠٧، لكن انتصارها لن يدوم طويلاً.

#### الأصلاحات : النظام الجديد (١٧٨٩ - ١٨٠٢)

بالنظر الى الظروف السائدة، فإن الجيش هو هدف تدابير التحديث الأولى. وفيلق الانكشارية لا يتعرض لانقلاب بالمعنى الدقيق للمصطلح؛ على ان تجنيد الفيلق يخضع لقواعد أكثر صرامة، ويجرى انشاء مراتبية جديدة، أما المرتبات، التي تدفع على اساس شهرى، فهى تحدد وفقاً للمراتب وللقدرات، بينما يصبح التدريب إلزامياً ومنتظماً. وفي داخل الفيلق، يجرى الفصل بين الوظائف العسكرية والوظائف الادارية، وبالمثل، يخضع السباهيون لسيطرة أكثر صرامة، حيث يجرى اتخاذ تدابير ضد التغيب، ويتم التوقف عن منح التيمارات عن طريق المحسوبية.

وهذه الاصلاحات، الجيدة في حد ذاتها، لا تلقى غير نجاح قليل، ذلك لأن ثقل عادات وتقاليد الانكشارية والسباهيين يعرقل أي تحديث. وهذا هو السبب في أن سليم الثالث ينشىء في عام ١٧٩٤ قوة جديدة من المشاة، تحمل اسم نظام - إي چديد (النظام الجديد)، تتلقى تدريباً أوروبيا على ايدى ضباط فرنسيين وانجليز وألمان، وتحوز امكانات مالية خاصة بها، ويتم تجنيدها من الأناضول أساسا؛ وهي تضم، في عام ١٧٩٧، و٠٩٠ جندى وسبعة وعشرين ضابطاً؛ وفي عام ١٨٠٠ يجرى في الأناضول ادخال نظام تجنيد موجه الى تحسين اختيار وتأهيل هؤلاء العسكريين الجدد؛ وفي عام ١٨٠٦، تضم القوة و٢٢٦٨ جندياً و ١٥٩٠ ضابطاً. وقد تعاون الأعيان والموظفون المسئولون في الأناضول (عن طيب خاطر؟) مع هذا المشروع الذي فشل في البلقان، خلافاً لذلك، بسبب معارضة الوجهاء المحليين. وفي عام ١٧٩٥، انشأ سليم الثالث مدرسة للهندسة الحربية، موجهة الى تأهيل ضباط متخصصين، خاصة في مجال المدفعية.

كما تمس الاصلاحات العسكرية البحرية التي كان حسن باشا الغازى قد جددها بالفعل. والحال أن خليفته، الأميرال الأكبر حسين باشا كوتشوك، يواصل عمله، فيجعل من البحرية العثمانية بحرية حديثة بفضل التحسينات التي ادخلت

في مجال تجنيد وتأهيل البحارة: تحديث المدرسة البحرية، اعادة تنظيم الترسانات، انشاء مدرسة للصحة البحرية و ، كما هو الحال بالنسبة للانكشارية، الفصل بين الشئون العسكرية والشئون الادارية. وسعياً الى تأمين تكلفة الاصلاحات العسكرية، يلجأ سليم الثالث الى تخفيض قيمة العملة والى مصادرة ممتلكات التجار الأثرياء والى زيادة الضرائب، وهي عملية تقليدية الى حد بعيد لدى العثمانيين.

أما الاصلاحات المدنية فهى أقل عمقاً بكثير: فهى تتعلق باعادة تنظيم خدمات الشئون المالية وتزويد المدن بالمنتجات الأساسية والزام الفلاحين الفارين بالعودة الى قراهم ومراعاة التقاليد فيما يتعلق بارتداء الملبس «الشرعي» بالنسبة لمختلف فئات السكان.

على أن هناك مجالاً أحدث فيه السلطان تجديداً فعلياً: ذلك هو مجال الديبلوماسية. فبعض السلاطين كانوا قد ارسلوا بالفعل مراقبين الى الغرب، ولكن بشكل مؤقت واستثنائي، أو جندوا فنيين أجانب للعمل في مجالات نشاط محددة: الجيش والبحرية. والواقع أن هذه البداية للانفتاح على الغرب كانت مؤشر اعتراف بتأخر الامبراطورية وكذلك بضرورة معرفة البلدان الغربية على نحو أفضل. وفي اسطنبول وبعض المدن الأخرى في الامبراطورية، كسميرن والاسكندرية وعكا وسالونيك، أخذت الصلات بين العناصر المثلة للسكان المحليين (كبار الموظفين، الأعيان، التجار) والسفراء والقناصل والتجار الأجانب تتطور بشكل متواصل. ويعتبر سليم الثالث نصيراً للانفتاح على الغرب، وبشكل أخص على فرنسا التي يحترم ثقافتها؛ والأفكار الجديدة التي ظهرت مع الثورة الفرنسية تنتشر وتصل الى يحترم ثقافتها؛ والأفكار الجديدة التي ظهرت مع الثورة الفرنسية تنتشر وتصل الى المطنبول حيث تتولى مطبعة موجودة في سفارة فرنسا نشر الصحف والكراسات، الكن العثمانيين لا يحسنون فهم محتواها أو لا يفهمونه على الاطلاق. وهذه الرغبة في الانفتاح تتقاسمها شخصيات مختلفة، خاصة رئيس الكتاب (أي المؤلف في الانفتاح تتقاسمها شخصيات مختلفة، خاصة رئيس الكتاب (أي المؤلف

المسئول عن الشئون الخارجية) رشيد محمد أفندى، الذى عين سفراء دائمين في عواصم مختلفة، وذلك باستثناء باريس نظراً لاعدام الملك لويس السادس عشر، الذى استنكره سليم الثالث. وفي اكتوبر ١٧٩٣، يجرى تعيين يوسف أغا افندى في لندن، حيث يبقى حتى عام ١٧٩٧، وهو العام الذى يحل فيه محله اسماعيل فروح. وفي عام ١٧٩٥، يجرى تعيين سيد على افندى في بروسيا وابراهيم افندى في النمسا، ثم في سبتمبر ١٧٩٦، يجرى تعيين سيد على في باريس حيث يصل في يوليو ١٧٩٧ مع حاشية تتألف من ثمانية عشر رجلاً؛ وسوف تتاح له الفرصة في ميا بعد للالتقاء في مناسبات كثيرة بتاليران، الذى أصبح وزيراً للشئون الخارجية. لكن حملة بونابارت على مصر في عام ١٧٩٨ تجر الى قطع العلاقات، وهو قطع يدوم مدة تزيد قليلاً عن ثلاث سنوات

ولابد من الاشارة الى ان السفراء المعينين في لندن ويراين وقيينا والذين يتركن مناصبهم في عامي ١٩٩٨ و ١٨٠٠ لا يجري إحلال آخرين محلهم. ويحدث الشيء نفسه في باريس في عام ١٨١١. وحتى عام ١٨٢١، ان يعود هناك في العواصم الغربية غير قائمين بالأعمال، اغلبهم من الاتراك المسلمين وليس من الفناريين كما كان الحال في السابق. ويمكن تفسير هذا الانسحاب العثماني بالمشكلات السياسية الداخلية، التي تحتل مكانة هامة، إلا أن بالامكان ايضاً تفسيرها بواقع ان هذه التجربة لم تؤد الى ارتياح كبير. فالواقع ان السفراء المعينين لم يبدوا أي ميل الى وظائفهم الجديدة : فبسبب انتمائهم الى وسط كبار الموظفين، واعتيادهم شغل وظائف لا تمس غير الحياة الداخلية للدولة، وعدم درايتهم باللغات الأجنبية، وعدم تلقيهم لأى تأهيل خاص قبل رحيلهم، يجدون انفسهم عاجزين عن الاضطلاع في الخارج بتوضيح وتفسير السلوك السياسي الحكمة العثمانية، كما يجدون أنفسهم عاجزين عن فهم الأحداث التي تدور في الغرب فهما جيداً. والفائدة الوحيدة المستمدة من هذه السفارات إنما تكمن في واقع أن بعض الأمناء الشبان المنتمين الى الجهاز الديبلوماسي المرسل الى الخارج واقع أن بعض الأمناء الشبان المنتمين الى الجهاز الديبلوماسي المرسل الى الخارج واقع أن بعض الأمناء الشبان المنتمين الى الجهاز الديبلوماسي المرسل الى الخارج واقع أن بعض الأمناء الشبان المنتمين الى الجهاز الديبلوماسي المرسل الى الخارج

سوف يتعلمون اللغات الأجنبية ويرصدون العالم المحيط بهم ويجتهدون في فهم النظم السياسية والادارية الأوروبية. وبعد ذلك بوقت قصير، سوف تسمح مشاهداتهم واستنتاجاتهم بتحريك الاصلاحات الموجهة الى تحديث الدولة العثمانية وفق النموذج الغربي؛ وسوف يلعب بعضهم دوراً بارزاً في هذا الصدد.

#### المصاعب الداخلية، الضغوط الخارجية

تتطلب الاصلاحات التي يضطلع بها السلطان، والحرب ضد روسيا والنمسا، امكانات مالية ويشرية تطلبها الحكومة العثمانية من أعيان الأناضول، وكذاك من أعيان الولايات العربية والولايات الأوروبية، وهو ما يقابل باستياء، بل ويجر الى تمردات، كتمرد على باشا الچانيناوى في اليونان الشمالية وفي البانيا وتمرد عثمان بازوان أرغلو في بلغاريا والذي يمد سلطته على صربيا وقالاشيا ويحشد الأعيان والأنكشارية المعارضين للاصلاحات. ومع سحق تمردات بلغاريا (١٧٩٨) يعرض سليم الثالث شروط صلح مفيدة بسبب الحرب التي تنشب مع فرنسا، أما اليونانيون فقد حافظوا على هويتهم في ظل السيطرة العثمانية؛ وعلاوة على ذلك، فإن الدور السياسي والاقتصادي الذي لعبته العائلات اليونانية الكبيرة (الفناريون) في اسطنبول قد رسخ اعتقادهم بأنها تمثل قوة قادرة على نيل الاستقلال لهم. وتؤدى الافكار التى نشرتها الثورة الفرنسية الى اثارة حماس المثقفين اليونانيين وخاصة الشاعر كونستانتين ريجاس، مؤسس الجمعية الوطنية الأولى، جمعية هيتاريا. فبعد أن علق الآمال، بلا طائل، على الحصول على عون من بونابارت، يشن ريجاس من ڤيينا اعمالاً تهدف الى انشاء جمهورية يونانية تتسع فيما بعد لتشمل شعوباً اخرى خاضعة للعثمانيين. وبعد الدس له عند النمساويين، يجرى اعتقاله ثم تسليمه الى العثمانيين الذين يقومون باعدامه (٢٤ يونيو ١٧٩٨). ومنذ تلك اللحظة، يبدو أن الاصلاحات التي يريدها السلطان لا تتمتع بقبول اجماعي، بل وتستثير ردود فعل معادية، خاصة فيما يتعلق بالقوة العسكرية الجديدة، التي يرى البعض انها موجهة بالدرجة الأولى الى محاربة المعارضين الداخليين وليس الى محاربة الخصوم الخارجيين.

وفي حين أن العلاقات مع فرنسا تعتبر طيبة، خاصة بعد عام ١٧٩٤ وعلى الرغم من احتلال الفرنسيين لضفاف البحر الادرياتي في دالماتيا، فإن العلاقات مع روسيا تتحسن من جراء موت كاترين الثانية في عام ١٧٩٦ ومحاولات التقارب مع العثمانيين التي يضطلع بها خليفتها بطرس الأول، الذي يسعى الى مواجهة النفوذ الفرنسى. على ان حملة بونابارت في مصر (١٧٩٨ – ١٨٠١) سرعان ما تسيء الى العلاقات التركية – الفرنسية الطيبة؛ فهي ترغم سليم الثالث على عقد تحالف مع البريطانيين والروس وكذلك على اعلان الحرب على فرنسا (سبتمبر ١٧٩٨). وتعتبر آثار هذه الحرب كارثية بالنسبة التجارة الفرنسية في المشرق: إذ يجرى اعتقال القناصل والتجار، ومصادرة المتلكات الفرنسية، ويعيد الاتراك فتح الجزر الأيونية. ويقف الجيش الفرنسي والجيش العثماني وجهاً لوجه في فلسطين، لكن بونابارت يضطر الى رفع الحصار عن عكا (مارس - مايو ١٧٩٩). ويجرى الحاق الهزيمة بجيش تركى آخر في أبي قير في يوايو ، لكن الچنرال كليبر، الذي خلف بونابارت، يجرى اغتياله في يونيو ١٨٠٠ بينما يجلو خليفته، الچنرال مينو، عن مصر في أول سبتمبر ١٨٠١. ويتم توقيع الصلح في يونيو ١٨٠٧ : فتسترد فرنسا كل ما اضطرت الى التنازل عنه، بل وتحصل على حق الملاحة في البحر الأسود. وسوف تستمر سياسة الصداقة مع فرنسا (فيما عدا خلال فترة قصيرة، في ١٨٠٤ - ١٨٠٥، حيث رفض سليم الثالث الاعتراف باتخاذ نابليون لقب الامبراطور وقطع العلاقات)، وذلك على الرغم من محاولات روسيا وانجلترا الرامية الى مواجهة علاقات الصداقة هذه.

وبعد رحيل الفرنسيين عن مصر، يسعى الانجليز الى احتلال البلد عسكرياً، لكن الوالى محمد على ينجح في التوصل الى انسحابهم ويستعيد سلطته. وعندئذ

يبدو ان الحكومة العثمانية تملك إمكانية لاستعادة سلطتها على الولايات، مستفيدة من صدى هزيمة الفرنسيين، ومن العلاقات الطيبة، المثقلة بالاغراض والمصالح، والتي تحتفظ بها روسيا وبريطانيا العظمى، ثم فرنسا، معها. وفي تلك الفترة من عهده، يبدو سليم الثالث في مظهر عاهل موفق، تكلل سياسته الداخلية والخارجية على حد سواء بالنجاح.

#### التمردات في الولايات

الواقع أن سليم الثالث، المهموم بالكامل بالمشكلات الخارجية وبسياسة الدفاع عن الامبراطورية التي جرته الي تركيز كل انتباهه على الاصلاحات العسكرية، قلما تحرك على المستوى الداخلي حيث لم يكن بوسعه أو لم يكن يدري كيف يمكن استعادة السلطة الكاملة للدولة. فمستقيدين من المصاعب، التي ولدتها الحرب، يحاول عدد من الولاة والأعيان، بل وزعماء العصابات أن يدشنوا في ولاياتهم سلطتهم الخاصة، المنفصلة الى هذا الحد أو ذاك عن وصاية الدولة التي يخشون من استخدام جيشها الجديد ضدهم، ولا يتردد بعضهم في البحث عن دعم من جانب الروس.

وهذه التمردات لها دوافع مختلفة وتتخذ طابعاً سياسياً أو شخصياً أو قومياً أو دينياً بشكل محدد. وهكذا يظهر تمرد نو طابع ديني في شبه الجزيرة العربية، في قبيلة الوهابيين : فقد اتبعت هذه الأخيرة مذهب محمد ابن عبدالوهاب (١٧٠٣ – ١٧٩٢) الذي يهدف الى ان يرد للاسلام كل نقائه الأول، الذي افسدته قرون من تطور جرى اعتباره مناقضاً لتعاليم النبي. وقد قوبلت هذه الحركة باستحسان خاص من جانب أمير نجد، ابن سعود، الذي يفجر انتفاضة مسلحة ضد العثمانيين ويستولى على مدينتي مكة والمدينة المقدستين، اللتين يجرى وضعهما عندئذ تحت سيطرة عربية أصيلة (١٨٠٢ – ١٨٠٤). وسوف يتطلب الأمر حرباً

مدبّها سبع سنوات (١٨١١ - ١٨١٨)، خاضتها قوات محمد على، والى مصر، للقضاء على هذه الانتفاضة.

وفى اتجاه الشمال، نجد أن أحمد باشا الجزار، الذى عين والياً على دمشق، تراوده فكرة انشاء دولة تستوعب سوريا وفلسطين تحت سلطته : ويؤدى موته، فى عام ١٨٠٤، الى وضع نهاية لهذه المحاولة، وذلك لحساب سلطة اسطنبول الشرعية، وفى الاناضول الشمالية، نجد ان طيار باشا چانيكلى، الذى يسانده الروس، يسعى هو أيضاً الى الاستقلال عن اسطنبول.

لكن التمردات تعتبر أكثر خطورة في الولايات الأوروبية : فإذا كانت عصابات النهابين، الكيرچالية، في بلغاريا، تنشر الفوضى والرعب، دون أن تبدى مع ذلك أبسط مقصد سياسي، فإن الأمر ليس كذلك في الأقاليم الأخرى حيث نجد أن الميول الى الحكم الذاتي، إن لم يكن الى الاستقلال، والمستندة الى نزعة قومية وليدة يشجعها في هذا المكان أو ذاك النمساويون والروس، تكتسب اتساعاً ملحوظاً أحياناً. وفي بلغاريا الشرقية وثراس الغربية، يفرض اسماعيل باشا ترسانكلى ونائبه مصطفى بيرقتار سيطرتهما المباشرة على السكان المحليين، شأنهما في ذلك شأن عثمان بازوان أوغلو في بلغاريا الغربية وفي صربيا الشرقية، وخاصة على تيبيديلين، باشا چانينا، الذي تتطور انتفاضته في البانيا وفي ايبيروس، والذي يتصرف كحاكم مستقل في كل هذا الأقليم. والشيء الأكثر تميزاً ايضاً هو الحركة التي تنشب في صربياً، والناشئة عن التجاوزات وأعمال العنف التي ارتكبها الانكشارية في عام ١٨٠٣ : فنحن هنا امام انتفاضة حقيقية ذات طابع قومي تمس الجزء الأكبر من السكان الصربيين، ويتزعمها أحد قادتها، چورج يتروڤيتش، الملقب بقره چورج. والواقع ان هذه الانتفاضة، المعومة من النمساويين والروس، سوف تستمر حتى عام ١٨١٢، وهو العام الذي يحصل فيه الصربيون، بموجب معاهدة بوخارست، على قدر من الاستقلال: وتعتبر هذه

الانتفاضة استئنافاً، ولكن بقدر من النجاح، للمحاولة الفاشلة التي قام بها ريجاس بالنسبة لليونان في أواخر القرن السابق.

وهذه الحركات الانتفاضية تتجاوز بالفعل، بالنسبة لبعضها، اطار الانتفاضة المحلية لتصل الى مستوى انتفاضة من اجل الاستقلال القومى، ومن المؤكد ان الأفكار تظل غالباً مشوشة في غالبية الأدهان التي لا ترى في حركتها غير وسيلة لارغام القادة العثمانيين على اعادة النظر في نظام سيطرتهم. لكن افكار الاستقلال والتحرر الجديدة تجد عند البعض صدى أوسع. ومن المثير للانتباه أن هذه الحركات، في هذه اظروف، لا تلقى دعماً من فرنسا، على الرغم من انها مصدر الهام هذه الافكار، وذلك بسبب سياسة الصداقة القائمة بعد عام ٥٠٨٠ بين الفرنسيين والعثمانيين، الذين يعتبر النمساويون والروس خصوماً مشتركين لهم. والحال أن ضرورات السياسة الخارجية هي التي توجه هؤلاء وأولئك، واذا كان الروس والنمساويون يؤيدون الثوار، فإن ذلك ليس من باب الموافقة على الثورة، بل من باب الموص على استخدام كل ما من شأنه الحاق الضرر بالدولة العثمانية : واذا كان «مبدأ القوميات» لا يحتل الصدارة بعد، فإن بوسعنا تصور أنه يعبر عن نفسه بالفعل في أقاليم معينة، بشكل حذر، لكنه مؤثر.

وفي هذه الظروف الصعبة، لا يبدو أن السلطان سليم الثالث قد أحسن المناورة. فهو إذ يرى ان من اللازم اعادة الولايات الأوروبية الى الصف وحمايتها، يفكر في ان ينشىء في ادرنه ( أندرينوپل) في عام ١٨٠٥ قوة من الجيش الجديد، يتعين تجنيدها في روميليا. ويؤدي هذا القرار الى إثارة انزعاج دعاة الاستقلال وأعيان البلقان، خاصة دعاة الاستقلال وأعيان بلغاريا، الذين يخشون من إستخدام هذه القوة ضدهم. ويتصل اسماعيل باشا ترسانكلي بالمعارضين المحافظين في اسطنبول ويعد لإجراء ضد السلطان، لكن سليم الثالث يتراجع ويتخلى عن مشروعه. وبعد موت اسماعيل باشا في تلك الاثناء، يتولى مصطفى

بيرقتار خلافته. ويعترف به السلطان، في نفس الوقت الذي يتجه فيه، سعياً الى استرضاء العناصر المحافظة، الى تخويل بعضهم قيادة عناصر مختلفة من قوات النظام الجديد. ويعتبر ذلك تنازلاً حقيقياً من جانب السلطان في مواجهة المعارضين ومنذ ذلك الحين فإن مشاريعه الاصلاحية تنذر بشدة بأن تذهب ادراج الرياح.

#### سقوط سليم الثالث

إذا كان سليم قد تصرف بهذا الشكل، فإن ذلك يرجع الى ظهور تهديدات جديدة فى مواقع مختلفة من حدود الامبراطورية. فالانجليز والروس لا يرتاحون الى اتساع النفوذ الفرنسى فى اسطنبول وفى البلقان. وهم يرغمون السلطان على ان يمنح الروس حق المرور فى المضائق (سبتمبر ١٨٠٦)، لكن انتصارات ناپوليون فى المخريف تجعله يرجع عن هذا الاتفاق. وسرعان ما يرد الروس على ذلك ويغزون مولدا أيا الرغم من معارضة مصطفى بيرقتار وبازوان أوغلو اللذين يشعران أنهما مهددان هما أيضاً بهذا الزحف من جانب الروس، الذين يحتلون بعد ذلك قالاشيا وبيسارابيا (١٨٠١ – ١٨٠٧).

ويتعزز الضغوط الروسى بضغط البريطانيين الذين يصل اسطولهم، بعد قيامه بتظاهرة امام اسطنبول، الى مصر (مارس ١٨٠٧) بهدف تقديم دعم الى المماليك المتمردين على العثمانيين. وبعد الحاق الهزيمة بالاوائل على يد محمد على، يتخلى الانجليز عن عزمهم وينسحبون (سبتمبر ١٨٠٧).

وبعد تحرره من التهديد الانجليزى، يتهيأ سليم الثالث لمواجهة الروس والصربيين؛ ويتسنى له الاعتماد على دعم فرنسا، التى يتمتع سفيرها فى اسطنبول، هوراس سيباستيانى، بنفوذ كبير، وعلى عون متمردى بلغاريا السابقين، خاصة مصطفى بيرقتار، المنزعجين من اندفاع الروس صوب البلقان.

والحال ان سليم الثالث، الذي استوعبته بالكامل مشكلات الدفاع عن الامبراطورية، متصدياً لأكثرها الحاحاً، لم يتسن له توظيف العناصر الضرورية

لسياسته الاصلاحية: الرجال المتحسين، نوى التأهيل الجيد والعدد الكافى، إلى جانب دعم مالى راسخ. وشأنه فى ذلك شأن عدد من اسلافه، فقد اجأ إلى اجراءات استثنائية (الضرائب الاضافية، الاستيلاء على الممتلكات) تجر الى ارتفاع للأسعار. وهكذا فإنه يثير سخط جانب كبير من السكان، اولئك الذين تمسيم الاصلاحات العسكرية والتدابير المالية، وكذلك اولئك الذين يرون أن الدولة ما كان لها أن تأخذ طريق التحديث وخاصة التغريب لأنهما يهددان التقاليد الاسلامية والعثمانية. وإلى الدور الذي لعبه هوارس سيباستياني اضاف بعض الكتاب دور سيدة من سيدات الحريم يقال انها من أصل فرنسي ويجرى المطابقة بينها وبين ايميه دوبوك دو ريڤيرى، ابنة خال جوزفين دو بوارنيه: ولا يوجد ما يسمح بتأكيد ان ايميه دوبوك كانت من بين الحريم السلطاني وانها أصبحت، تحت اسم ناكشيديل، محظية السلطان عبدالحميد الأول. والواقع أنه كانت هناك امرأة من الفاهيي تحمل اسم ناكشيديل: وهذه المرأة هي أم السلطان محمود الثاني، ولا يبدو أن من اللائق الخلط بينها وبين هذه الفرنسية التي جعل البعض منها مستشارة لسليم الثالث وملهمة لسياسته المالئة لفرنسا.

وفى مايو ١٨٠٧، يضطر سليم الثالث الى مواجهة تمرد مفاجى، نشب فى صفوف الانكشارية المتمردين على ضباط الجيش الجديد، ويتردد السلطان فى استخدام القوة، ويسعى الى التفاوض مع المتمردين الذين يرفضون التفاوض ويزحفون على القصر، حيث ينضم اليهم المعارضون من كل نوع، وتعتبر التنازلات التى يقدمها غير كافية: فالمطلوب هو الغاء الاصلاحات، ثم خلع السلطان: ويجرى اصدار قتوى فى هذا الاتجاه، ويتخلى سليم الثالث عن الدفاع عن نفسه ويتنحى، تاركاً العرش لمصطفى الرابع، ابن عمه (٢٩ مايو ١٨٠٧).

والحال ان هذا العصيان، غير الخطير في بداياته، ولكن الذي اتخذ أبعاداً جد واسعة، إنما يعبر عن هشاشة السلطة السلطانية، ومحدودية أثر الاصلاحات على

عدد معين من العناصر الأساسية للدولة العثمانية (العناصر العسكرية والحقوقية الدينية) وتُقل المحافظين، في اسطنبول خاصة، وافتقار السلطان الى قوة الشخصية، أو على الأقل روحه المسالمة.

#### الردة والردة المضادة

إن مصطفى الرابع، الذى لا يبدى قدراً يذكر من قوة الشخصية، يستسلم لطالب الأوساط المحافظة والرجعية: فجميع التجديدات التى تم إدخالها فى ظل سليم الثالث، بدءاً بالنظام الجديد، تتعرض للالغاء، بينما يجرى رد الاعتبار الى المؤسسات والقوانين السابقة. وجميع اولئك الذين كانوا، بدرجات متباينة، ضحايا للنظام السابق أو يمكن اعتبارهم كذلك، يستربون ممتلكاتهم أو يحصلون على تعويضات. أما مطاردة انصار سليم الثالث – وخاصة ضباط النظام الجديد – فيجرى تنظيمها عبر مجمل الأمبراطورية. ويشعر انكشارية اسطنبول، الذين كانوا وراء الاطاحة بالسلطان، بأن كل شيء مباح؛ فهم ينشرون الرعب والنهب فى العاصمة، الى درجة ان القادة الجدد يجدون أنفسهم مضطرين الى ابعادهم عنها مع تقديم الوعود لهم ومنحهم عدداً من المزايا.

وهؤلا القادة الجدد هم بوجه خاص الصدر الأعظم ابراهيم حلمي باشا وشيخ الاسلام عطاء الله افندى، اللذان يمثلان زمرتين لا تتمكنان، بعد تحالفهما، من الاتفاق على السياسة التي يجب إتباعها ؛ وهما يخاصمان مصطفى بيرقتار الذي ينفصل عملياً، وسط هذه الفوضى، وينصب نفسه حاكماً في روستشوك.

والى هذه المصاعب الداخلية تضاف اشكال الانزعاج الناشئة عن احداث خارجية بالنسبة للامبراطورية. ففى ٨ يوليو ١٨٠٧، عقد نابوليون الأول والقيصر الكسندر بالفعل الصلح فى تيلسيت: والى جانب عد معين من البنود التى تتعلق بأوروبا الغربية، فإن الامبراطور الفرنسى يتعهد بالتدخل كوسيط بين الروس

والأتراك؛ وفي حالة الفشل، سوف يتفاهم الامبراطوران على تجريد العثمانيين من سيطرتهم على أوروبا البلقانية. والواقع ان نابوليون الأول ان يضطلع بشيء ضد العثمانيين. وفي المقابل، فإن الروس يواصلون ضغطهم، ويدعمون الصربيين والمواداڤيين في نضالهم، وإن يتم توقيع الصلح إلاً في عام ١٨١٢ (معاهدة بوضارست).

وفى اسطنبول، يؤدى انعدام كفاءة القادة وغياب تدابير ايجابية من جانبهم وتنافسهم الى استثارة اعادة تجمع المصلحين والأعيان الذين يخشون من تدهور الوضع. وعندئذ فإنهم يجرون اتصالاً مع مصطفى بيرقتار، الذى يظهر بوصفه رجل الساعة القوى، وذلك بهدف دفعه الى التحرك بقواته للعمل على اعادة سليم الثالث الى العرش. إلا أنه لما كان هذا الأخير في ايدى خصومه، فقد كان عليهم المناورة بحكمة تجنباً لاعدامه. ويجرى أخذ ورد بين المصلحين والسلطان مصطفى الرابع والصدر الأعظم الجديد مصطفى باشا شلبى، الأكثر عداوة من سلفه لشيخ الاسلام ولقائد الانكشارية مصطفى كاباكتشى، ويدخل مصطفى بيرقتار اسطنبول مع قواته (۱۸ يوليو ۱۸۰۸)، ويعزل عدداً معيناً من الأشخاص المعادين للاصلاح ويعيد الانكشارية الى الطاعة بينما يجرى اعدام مصطفى كاباكتشى.

ومع اكتساب بيرقتار لقدر زائد عن الحد من الأهمية، يسعى السلطان والمصدر الأعظم الى ابعاده عن اسطنبول بارساله للدفاع عن الحدود الدانوبية. لكنه يرفض ذلك، بل، وعلى العكس من ذلك، يطلب خلع مصطفى الرابع واعادة سليم الثالث الى العرش. لكن هذا الأخير يجرى اغتياله بينما ينجح الأمير محمود في الهرب ويلجأ الى بيرقتار الذي يعلنه سلطانا (٢٨ يوليو ١٨٠٨): والحال أن هذا الأمير، وهو أحد ابناء عبدالحميد الأول، سوف يحكم تحت اسم محمود الثانى العثمانية، فعندئذ يبدأ العهد المسمى بالتنظيمات (الاصلاحات).

والواقع انه مع موت سليم الثالث تنتهى فترة من التاريخ العثماني يتضع خلالها ضغط الدول العظمى بهدف اختزال الامبراطورية وسيطرتها الأقليمية، بينما تتجلى المحاولات الأولى للاصلاح، والتى تصطدم بعدم تكيف الرجال والأنهان، المتميزة الى حد بعيد بالتمسك بالتقاليد والعادات وبالخوف من فقدان الامتيازات. على أن عهد سليم الثالث يشكل فترة انتقال. وعلى الرغم من ان النتائج لا تبدو ايجابية، إلا أنه يبقى مع ذلك ان محاولات ترمى الى التحديث والانفتاح قد بذلت، وأن الامبراطورية قد حققت خروجاً معيناً من عزلتها، وأن عدداً من الأوروبية، وأنهم قد نقلوا منها عدداً معيناً من الأفكار بالنسبة للمستقبل. إلا أنه في التو والحال، لم يحدث شيء، أو لم يكد يحدث شيء، من اجل تحسين سير عمل إدارة متكلسة أو فاسدة أو عديمة الكفاءة. فالمجالات الوحيدة التى يحدث فيها ابرزها تمرد عام ١٨٠٧.

والواقع ان الادارة المركزية يتم تجنيد عناصرها من بين صفوف الطبقة العلمية، أى من بين صفوف الاشخاص الذين تعلموا في المدرسة على يد العلماء. والحال، من جهة، ان تجنيد المرشحين لأن يصبحوا موظفين الدولة لا يتحقق بعد بين صفوف الشبان القادمين من الديلشرمة وحدهم، بل يتحقق بشكل متزايد بين صفوف افراد العائلات المسلمة المنفرسة في النظام، حيث تلعب المحسوبية والزمروية دوراً حاسماً. ومن جهة اخرى، فإن التعليم المقدم في المدارس أو في مدارس القصر لم يتطور منذ قرنين؛ والضغط السياسي والعسكري الذي تمارسه الدول الغربية يعزز، على العكس من ذلك، نفوذ العلماء الذين يريدون الظهور في مظهر المدافعين عن التقاليد الاسلامية في وجه انتهاكات الدول المسيحية. ويحتفظ هؤلاء العلماء بسلطة أكيدة على الحكام والقادة – الذين غالباً ما يجيئون من صعودهم، وعلى طلاب

المدارس والجماهير الشعبية. وهم لا يملكون سلطات فكرية ودينية فحسب وإنما يمتلكون ايضاً إمكانات سيكولوچية و ، بوجه خاص، إمكانات مالية بفضل الأوقاف الخيرية الملحقة بالمؤسسات الدينية.

وادارة الولايات ، الموضوعة تحت سلطة الولاة، هي ، بحسب الأحوال، تابعة بالكامل لهؤلاء الأخيرين، أو لأعيان محليين أقوياء أو ، في نهاية الأمر، لهؤلاء وأولئك. والمناصب الرئيسية للهيراركية الادارية للولايات، مناصب المدن الكبرى، يحوزها أشخاص معينون من جانب الحكومة المركزية، في حين أن الوظائف الحقوقية – الدينية، وظائف القضاة والنواب، ترجع الى شيخ الاسلام. والجميع، أو الجميع تقريباً، يسعون إلى انتزاع اقصى فائدة من مناصب المسئولية التي لا يعرفون متى ينحون عنها. والاحكام الخاصة بكل ولاية تطبق بهذا القدر أو ذاك من الصرامة، خاصة فيما يتعلق بتحصيل الضرائب والايرادات المختلفة التي يذهب جزء منها الى خزانة الدولة بينما يذهب الجزء الآخر الى الوكيل المسئول. ومن الواضح ان التجاوزات، في هذا المجال، عديدة وصارخة؛ فالفلاحون، بوجه خاص، يعانون منها، في الوقت الذي يتبعون فيه ملاك الأرض تبعية شديدة، علاوة على ذلك: ومن المفهوم أن يتمرد الفلاحون، في مناسبات معينة، كما نرى ذلك بشكل خاص في الأناضول، وهي بلد تركى ومسلم بشكل أكثر تحديداً، لكنهم يتمردون ايضاً في كردستان.

وفى الولايات، يتولى الولاة ايضاً تأمين النظام، إلا أنه كثيراً ما يحدث أن الانكشارية، خاصة انكشارية الحاميات النائية، لا يقيمون اعتباراً للسلطة ويتصرفون تجاه السكان كما يحلو لهم أو كذلك بالاتفاق، أو فى تعارض، مع الأعيان المحليين. وفى هذه الظروف، غالباً ما يجرى اختزال سلطة الدولة الى ادنى حد، إلى شكليات.

وفى البلقان، تبدأ التمردات ضد السلطة العثمانية فى التطور، فى أواخر القرن، بتحريض من الروس ومن النمساويين. وفى البلدان العربية، فإن استقلال

المغرب، وأحياناً مصر وسوريا والعراق، يعتبر واقعاً مكتسباً؛ ويميل عدد من الولايات الى ان تكون له حياة خاصة، أكان ذلك على المستوى السياسى أم على المستوى الاقتصادى، وتتم التبادلات التجارية مع التجار الأجانب على أسس محلية بشكل متزايد، دون رجوع الى الحكومة المركزية، التى يتعين عليها العثور على إمكانات لتأمين تموين العاصمة والتجارة العامة الضرورية لأنشطة الدولة.

وتجدر الاشارة من جهة أخرى إلى المكانة المتعاظمة التي يحتلها المواون الأرمن منذ منتصف القرن الثامن عشر: فمن وضعية التجار التي كانوا عليها في القرن السابع عشر يصبحون متعاملين في النقود والعملات (صيارفة)، ثم رجال بنوك. وإذ يحل الأرمن محل المولين اليهود، المتمتعين بالنفوذ حتى اوائل القرن الثامن عشر، فإنهم يدخلون في الأوساط الحاكمة للامبراطورية، أكان ذلك في العاصمة أم في الولايات، حيث يقدمون قروضاً ضخمة غالباً إلى شخصيات ذات مكانة رفيعة - بمن في ذلك السلاطين - ، ويحصلون على اختصاص ادارة التزامات هامة، كالتزام سك النقود. ولا يحدث ذلك دائماً دون ردود فعل من جانب الحكومة العثمانية، خاصة في الفترات الصعبة : فمصادرة الممتلكات، والاعتقال، والنفى، بل والاعدام، تعتبر عندئذ السبل التي تستخدمها السلطة. إلا أنه لا يبس أن مخاطر المهنة، ولا حتى اصلاحات سليم الثالث ومحمود الثاني الادارية، قد دفعت المواين الأرمن الى التخلى عن مهنة جد مربحة، تجعلهم، علارة على ذلك، على اتصال في القسطنطينية وفي الثغور الكبرى مع ممثلي وتجار الدول الأوروبية. وفيما بعد، فإن لائحة عام ١٨٣٩ وبشكل أكبر لائحة عام ١٨٥٦ سوف تكرسان دورهم الاقتصادي والسياسي - بل والاجتماعي، من حيث كونهم ينتمون الى طائفة غير اسلامية - في الدول العثمانية.

وعشية ارتقاء محمود. الثاني العرش، تظل الدولة العثمانية دولة مرهوبة الجانب، مسيطرة على اراض شاسعة. على انها ليست غير صورة لقوة تنتمي الى

الماضى، دون أن تتكيف مع الظروف السياسية والاقتصادية الجديدة: فهى ماتزال تحيا مثلما كانت فى القرن السادس عشر أو فى القرن السابع عشر وتجر ثقل ماض مجيد، إلا أن اوانه قد فات. وهى، على جميع الجبهات، تجد نفسها فى موقف دفاعى؛ فجهود سليم الثالث لم تكن كافية لتمكينها من اتخاذ الخطوة الحاسمة نحو دولة حديثة.

## محمود الثاني وتقلبات السلطة (۱۸۰۹ – ۱۸۲۱)

لابد بلا جدال من ارجاع التدشين الحقيقي للاصلاحات في الامبراطورية العثمانية الى السلطان محمود الثاني. فعلى مدار عهده (١٨٠٨ – ١٨٣٩) وبالرغم من الصعوبات الجسيمة مع الدول العظمى وفي بعض الولايات، انتهج سياسة ترمى الى تجديد النظام الاداري المتكلس للدولة، وأدخل تغييرات هامة في الجيش وسعى الى تحويل أذهان الأوساط المؤثرة في المجتمع العثماني. ولا يحدث هذا دون مضايقات ولا دون مقاومات، بل ولا دون تمردات على المستوى الداخلى. وبوجه خاص فإن الامبراطورية تشهد حرمانها من عدة اجزاء من اراضيها إما انها حصلت على الاستقلال (اليونان)، أو على درجة جد عظيمة من الحكم الذاتي انها حصلت على الاستقلال (اليونان)، أو على درجة جد عظيمة من الحكم الذاتي المحربيا ، مصر) : ففي تلك اللحظة نشهد بداية تمزق الامبراطورية العثمانية الذي تعصل من أجل تحقيقه على دعم غير نزيه من جانب الدول العظمى (روسيا، تحصل من أجل تحقيقه على دعم غير نزيه من جانب الدول العظمى (روسيا، انجلترا، فرنسا). كما أن محمود الثاني، مدفوعاً أيضاً من جانب الدول العظمى، يعد في نهاية الأمر مرسوم الاصلاحات الكبير الأول، ميثاق جولخانة، الذي ان يعد في نهاية الأمر مرسوم الاصلاحات الكبير الأول، ميثاق جولخانة، الذي ان يعلن إلاً بعد أربعة شهور من موته (٣٠ يونيو / ٣ نوثمبر ١٨٨٢).

والحال أن هذه الوثبة ما كان يمكن لها ان تتم دون المساعدة، المهيمنة غالباً، من جانب القادة الشبان، القادمين الجدد على المسرح السياسى الذي سوف

يتصدرونه على مدار عدة عقود: إنهم المصلحون، الذين اطلعوا على وجوه التقدم المحرزة في الغرب حيث كان بعضهم قد اقام هناك، في مهمات تتعلق بالشئون الخارجية: والمثال الأكثر نموذجية هو مثال مصطفى رشيد باشا الذي يلعب، من عام ١٨٣٢ الى عام ١٨٥٨، دوراً من الدرجة الأولى في السياسة العثمانية، بعد أن كان سفيراً في باريس وفي لندن. الا أنه عند موت محمود الثاني، كان ثقل العادات والتقاليد مايزال من القوة بحيث أن حركة الاصلاحات، على الرغم من النوايا المعلنة بشكل سافر وعدد من الانجازات، لم تمس غير عدد محدود من الأفراد ولم تكن لها أصداء واسعة في غالبية الولايات التي كانت ماتزال خاضعة السلطة العثمانية.

#### ضغوط النظام السياسى

يرتقى محمود الثانى العرش وهو فى الثالثة والعشرين من العمر. وخبرته السياسية آنئذ محدودة، إلا أنه كان قد تلقى تعليماً ممتازاً فى القصر وهو يملك قدراً من الدراية بما يحدث فى داخل الامبراطورية وخارج حدودها. وفى يوليو ١٨٠٨ لم يكن بعد رجل الدولة القوى : فهذا الدور يلعبه آنذاك الصدر الأعظم الجديد، مصطفى باشا بيرقتار، الرجل الذى يدين له السلطان بارتقائه العرش، والذى ادرك ضرورة وجود سلطة قوية، تستند الى جيش حديث، منظم ومنضبط وجيد التدريب، قادر على مواجهة تحركات الروس فى الولايات الدانوبية؛ سلطة يمكنها الاعتماد على ادارة يمسها الاصلاح، سلطة يترجب عليها أيضاً فهم مكانة وبور الأعيان الذين يتمتعون، فى ولايات مختلفة، بنفوذ بعيد عن أن يكون تافهاً.

والواقع ان السلطان، بعد ان أزاح خصوم سليم الثالث، المدنيين والعسكريين على حد سواء، وبعد أن تسلح بسلطته المكتسبة في الساحة، يجمع في اسطنبول الأعيان الرئيسيين لولايات الامبراطورية لكي يقترح عليهم خطة للاصلاحات ولكي يناقشها معهم. وقد وافق على الدعوة عدد من أعيان الأناضول وروميليا، لكن

الأعيان الأكثر تميزاً بينهم تجنبوا الاستجابة لها : على باشا الچانيناوى، ومحمد على، الوالى الكلى الجبروت بالفعل في مصر، وعدد من أعيان بلغاريا الذين يعتبرون خصوماً لبيرقتار، وغالبية قادة الولايات العربية.

إلاً انه يتم في ٧ أكتوبر ١٨٠٨ توقيع مرسوم اتفاق (سند – اى اتفاق) تتمثل بنوده الرئيسية فيما يلى: الولاء السلطان ولممثله الصدر الأعظم، تنظيم جيش جديد، التحصيل المنتظم والفعال الضرائب، تأمين حكم الولايات من خلال احترام الشرعية والعدالة، الاحترام المتبادل لأراضى وانظام حكم كل ولاية، الموافقة على دعم الاصلاحات وعلى اتخاذ تدابير ضد المعارضين. ويتعهد السلطان من جهته بالاً يأخذ غير الضرائب الشرعية والعادية. لكن هذه الوثيقة، التى كان يمكن لها ان تكون اساس دستور حقيقى الدولة العثمانية، لم يكن الها في نهاية الأمر غير أثر محدود، وذلك لأنها، من جهة، لا تتضمن اى بند خاص باصلاح الجيش ولأنها، من جهة اخرى، لم يتم التوقيع عليها من جانب السلطان، الذي يرى انها تقدم للأعيان مزايا زائدة عن الحد؛ وأخيراً لأنها لم يتم التوقيع عليها إلاً من جانب أربعة من القادة أو الأعيان، حيث غادر الآخرون الاجتماع قبل ان ينتهى، معلنين أن النص المقترح من شأنه تقييد سلطتهم الشخصية.

وفى ذات الوقت الذى يسعى فيه مصطفى بيرقتار الى ايجاد اتفاق بين قادة الامبراطورية، فإنه يجتهد فى اعادة تنظيم القوة العسكرية السابقة التى انشأها سليم الثالث، النظام الجديد. وهو يتوصل فعلياً الى تجنيد ٥٠٠٠ رجل، إلا أنه سعياً منه الى تجنب أية معارضة أو مقامة من جانب الانكشارية، يمنح هذه القوة اسم سيجبان – اى جديد (أو سيمين – إى جديد، الذى يعنى حرفياً: القوة الجديدة لخفر الكلاب، من اسم وحدة قديمة من وحدات الانكشارية)؛ وبسرعة بالغة يرتفع عدد هؤلاء الجنود الى ١٠٠٠٠ رجل، يقودهم ضباط سابقون فى النظام الجديد. كما تمس الاصلاحات البحرية. ويجرى التخطيط لادخال اصلاحات اخرى

على فيلق الانكشارية، لكن السلطان، خوفاً منه من ان يستغل هؤلاء ادخالها للتمرد من جديد، يحد منها بدرجة ملحوظة. والحال أن المشكلة التي يمثلها الانكشارية لن تحل إلا بعد ثمانية عشر عاماً.

والواقع ان بيرقتار يتصور أنه اقوى مما هو عليه فى الواقع. وهو يضايق السلطان بموقفه المتسلط والحاد، ويستثير سخط سكان العاصمة من جراء تصرفات أنصاره، ويزعج أعيان بعض الولايات (خاصة بلغاريا) بسبب أطماعه كما يستثير سخط الانكشارية من جراء انشاء السيجبان – إى جديد ويفجر الانكشارية تمرداً جديداً يلقى خلاله مصطفى باشا بيرقتار حتفه (١٤ نوقمبر ١٨٠٨). ويعبر المتمردون عن عدد من المطالب، لكن السلطان يرد بحزم وتستمر المعارك بين الانكشارية والقوات الموالية للسلطان، وهى معارك يسقط خلالها العديد من الضحايا المدنيين (١٥ – ١٦ نوقمبر). وبينما يتم عقد تسوية في ١٧ نوقمبر، عنى عدداً من هؤلاء الأخيرين يتعرضون للاعتداء والقتل على يد الانكشارية، شأنهم في ذلك شأن بعض القادة المصلحين.

والحال أن محمود الثانى، الذى نجح فى انقاذ عرشه، يدرك منذ ذلك الحين انه لا سبيل الى تحقيق اى اصلاح اذا ما ظل المسكون بزمام نظام يعتبره عديم الصلاحية باقين فى مواقعهم، أكانوا عسكريين أم وكلاء حكوميين أم من الأوساط الحقوقية -- الدينية. ويبدو له أن من الضرورى استعادة سلطته و ، ترتيباً على ذلك، سلطة الدولة. لكن ذلك لا يمكن تحقيقه إلا أذا كانت الحكومة قادرة على الاعتماد على قوة عسكرية وعلى وكلاء عازمين على الدفاع عن الدولة لا عن امتيازاتهم، وفى المدى المباشر، ليس من الوارد الاعتماد على الانكشارية، عديمى الانضباط الى حد بعيد، ولا على السباهيين، جد المرتبطين باعيان الولايات ؛ وفى المقابل، يتمتع السلطان بتأييد رجال المدفعية، الذين كان فيلقهم قد اعيد تنظيمه وتعزيزه فى مناسبات مختلفة فى القرن الثامن عشر، خلال عهد سليم الثالث، وعلى يديه هو

نفسه، كما كان يتمتع بتأييد البحرية، التي جددها القابودان باشا، محمد باشا خسرو، الذي تولى المنصب من عام ١٨١٨ إلى عام ١٨١٨ ومن عام ١٨٢٧ إلى عام ١٨٢٧.

وبين صفوف الطبقة السياسية، كانت العقبات الرئيسية التى يواجهها محمود الثانى فى مجال تحديث الدولة مائلة فى أعيان الولايات والعلماء. وفى مواجهة الأوائل، يحصل على عون واحد من ابرز الشخصيات العثمانية، محمد سعيد خالد افندى، السفير السابق فى باريس، ولكن المناصر ايضاً للنظام القديم فى ذات الوقت الذى يناصر فيه تعزيز السلطة المركزية وفيلق الانكشارية والعلماء: وهو ما يعنى أنه خصم لكل تحديث. وضد الأخيرين، يعتمد محمود الثانى على عدد من العثمانيين المنفتحين على التغريب، كالأميرال الأكبر محمد باشا خسرو، و رئيس العثمانيين المنفتحين على التغريب، كالأميرال الأكبر محمد بسيم افندى، الذى يحتل الكتاب (المسئول عن العلاقات الخارجية) جانب محمد بسيم افندى، الذى يحتل المنصب من عام ١٨٨٧ إلى عام ١٨٨١، وخاصة محمد سعيد غالب باشا، النصير الحازم للاصلاحات، والخصم الثابت لخالد افندى والذى يسهم اسهاماً مباشراً فى ازاحته (نوقمبر ١٨٨٢). ومنذ تلك اللحظة، يضع محمود انصاره فى مناصب المسئولية فى الحكومة المركزية وفى مختلف الفيالق العسكرية. وساعتها يحوز السلطان إمكانات فرض الاصلاحات التى لا غنى عنها.

#### محمد على في مصر : نهوذج يجب الاقتداء به ؟

كان محمد على القوالي، وإلى مصر، قد سبق السلطان في هذا المجال، فإثر تنصيبه في هذا المنصب في يوليو ١٨٠٥، بعد أربع سنوات من انتهاء الحملة الفرنسية، كان عليه أن يستعيد السلطة العثمانية التي هددها الأعيان المحليون المماليك – المدعومون من الانجليز، وقد انتصر في نهاية الأمر على خصومه في مارس ١٨١١ وفي أعقاب ذلك انتصر على الوهابيين في شبه الجزيرة العربية وانتزع منهم المدنيتين المقدستين في عام ١٨١٠؛ على أن الوهابيين لن يهزموا بشكل حاسم إلاً خلال حملة اخرى، بين عامي ١٨١٨ و ١٨٠٠.

وفي مصر نفسها، يستميل محمد على العلماء الذين كانوا ضحايا المماليك. وإذ يدرك ضعف ومصاعب حكومة اسطنبول الخاضعة لكثير من التقلبات، فإنه يقرر بسرعة بالغة تحويل مصر في أن واحد إلى نموذج التنظيم الحديث وقلعة لسلطته الخاصة، دون أن ينبذ مع ذلك السيادة العثمانية. ومستفيداً من خبرات الضباط وضباط الصف الفرنسيين الذين اختاروا البقاء في مصر بعد عام ١٠٨٠، يجتهد في انشاء جيش حديث الطراز. إلا أنه لما كان الجنود العثمانيون قد أبدوا ما هو أكثر من مجرد التحفظ على اتباع هذا المفهوم العسكرى الجديد، فإن محمد على يبحث عن طريق آخر : فانشاء فيلق عسكرى من نوع النظام الموداء، سرعان ما يتكشف أنه غير مناسب، لأن ذلك يعني احياء النظام الملوكي القديم. وإذ يستلهم أنذاك النماذج الفرنسية والانجليزية، فإنه ينظم جيشاً «قومياً»، مؤلفاً من ويجرى تدريبهم وتسليحهم وفق المبادىء الغربية (١٨٢٣). والحال أن هذا الجيش ويجرى تدريبهم وتسليحهم وفق المبادىء الغربية (١٨٢٣). والحال أن هذا الجيش محمد على، وفيما بعد في سوريا بل وفي الأناضول.

كما سوف يجتهد محمد على في تحديث الادارة وتنمية استغلال موارد مصر وإدخال محاصيل وصناعات جديدة، وفتح المجتمع المصرى على العالم الخارجي، وارسال طلاب الى اوروبا وانشاء نظام تعليم جد حديث وتسهيل ظهور صحافة «قومية».

وخلال السنوات الخمس والعشرين الأولى لحكمه، سوف ينجز محمد على اصلاحات اكثر بكثير من الاصلاحات التى انجزها السلطان وسوف يدفع مصر في طريق التحديث، وفي عام ١٨٣٠، لم يكن قد صاغ بعد كل مطالبه الاقليمية والسياسية: وسوف يكون العقد التالى شاهداً على اطماعه وانتصاراته واخفاقاته؛

على انه سوف ينجح فى ان يجعل من مصر ملكية وراثية متميزة عن بقية الامبراطورية العثمانية، وإن لم تكن منفصلة عنها تماماً.

وسوف يحنو محمود الثاني حنوه في قطاعات مختلفة. وهكذا فإن نوعاً من التنافس في الاتجاه الى التحديث سوف ينشأ بين الرجلين اللذين يبدوان الأكثر تمثيلاً لتطور العالم الشرقي في الثلث الأول من القرن التاسع عشر.

#### حروب أم اصلاحات؟

أدت معاهدة تيلسيت بين نابوليون الأول والقيصر الكسندر الى دفع انجلترا الى عقد صلح وتحالف مع الامبراطورية العثمانية (١٨٠٩). ويجرى استئناف الحرب بين العثمانيين والروس، إثر فشل مفاوضات ياسى بسبب دعاوى الروس الاقليمية. ويستولى هؤلاء الأخيرون على مواقع عثمانية في اقليم الدانوب ويشجعون الصربيين، الذين يقودهم قره چورج، على النضال من أجل استقلالهم (١٨١٠). وإثر حملة كارثية في البلقان (١٨١١)، يجرى العثمانيون مع الروس مفاوضات صلح يقبله هؤلاء الأخيرون بسهولة وذلك بالنظر الى أن نابوليون الأول يغزو روسيا. وتؤدى معاهدة بوخارست (مايو ١٨١٢) إلى اعادة مولداڤيا وقالاشيا الى العثمانيين، بينما يأخذ الروس بيسارابيا، لكنهم يعيدون الاراضى المحتلة في المقواز وعلى البحر الأسود؛ كما يحصلون على استعادة امتيازاتهم الديبلوماسية والتجارية وحماية المسيحيين الأرثوذكس؛ وأخيراً يتوصلون الى كسب اعتراف العثمانيين باستقلال صربيا الذاتي.

وعندئذ يؤدى استبعاد الخطر الروسى الى السماح لمحمود الثانى بتعزيز سلطته وسلطة الدولة العثمانية على الولايات البلقانية، عبر القضاء على الأعيان أو اختزال سلطتهم الى حد بعيد (١٨١٤ - ١٨٢٠). ويحدث الشيء نفسه في الاناضول الشمالية والغربية، حيث يؤدى موت اعيان محليين مهمين الى المساعدة

على استعادة سلطة الولاة (١٨١٢ - ١٨١٧)، كما يحدث الشيء نفسه في العراق وفي سوريا الشمالية.

وفي صربيا، حيث لم يتم الحصول على الاستقلال التام المنشود، نجد أن قره چورج، بسبب سياسته التوحيدية المسرفة، يستثير ضده عدداً من الأعيان الذين يرحبون عن طيب خاطر بعودة العثمانيين (اكتوبر ١٨١٣). وبينما يهرب قره چورج الى المجر، يتم الاعتراف بأحد خصومه المحليين، وهو ميلوش أوبرينوڤيتش، أميراً لوسط صربيا. وعلى الرغم من أن ميلوش أوبرينوڤيتش كان نصيراً لاجراء مفاوضات مع العثمانيين، فإنه ينجر إلى حركة عصيان جديدة (ابريل ١٨١٥)، تستفيد من تطور الأحداث في أوروبا: فالواقع أن هزيمة نابوليون الأول في ووتراو تحرر القوات الروسية التي ترغم محمود الثاني على أن يجعل من صربيا إمارة تابعة - يتم الاعتراف بأوبرينوڤيتش أميراً لها - وتتمتع بجمعية وطنية خاصة بها وبجيشها الخاص؛ على أن العثمانيين يجرى تمثيلهم في بلجراد عن طريق وال كما يمكنهم الاحتفاظ بحاميات في مواقع مختلفة من البلد (١٨١٧). وفي عام ١٨٢٩ فقط، عن طريق معاهدة ادرنه (آندرينوپل) يمنح العثمانيون الصربيين استقلالهم الكامل ويتم الاعتراف بميلوش أوبرينوڤيتش عاهلاً وراثياً، وهو ما يدفع الصربيون في مقابله جزية سنوية مع السماح للعثمانيين بالاحتفاظ بعدد من الحاميات على الحدود. ويشكل اتفاق عام ١٨١٧ مرحلة، محدودة لكنها فعالة، على طريق تمزيق الاميراطورية العثمانية، كما يشكل تراجعاً لسلطات الدولة على احدى ولاياتها.

وفى اتجاه الشرق، فى ايران، أدت الاحداث السياسية الى وصول سلالة حاكمة جديدة الى السلطة، هى سلالة القاچاريين، التى سوف تظل على رأس البلا من عام ١٧٩٤ الى عام ١٩٢٥. وفى عام ١٧٩٧، يرتقى العرش فتح على شاه، الذى يتنازع الانجليز والفرنسيون على كسب وده بينما يطمع الروس فى اقاليم القوقاز (١٨٠٠ – ١٨١٥). وتحت ضغط الروس، بعد عام ١٨١٥، يبحث فتح على شاه عن تعويضات فى اتجاه الغرب ويشن هجمات فى العراق، الأمر الذى يدفع

محمود الثانى إلى اعلان الحرب عليه (اكتوبر ١٨٢٠). وتمنى الحملة العثمانية بهزيمة كارثية: فالايرانيون يستواون على الاناضول الشرقية ويتقدمون فى كردستان (١٨٢١ – ١٨٢١)، لكن وباء كوليرا جسيماً ينزل بالجيش الايرانى. وفى نهاية الأمر، يتم توقيع اتفاق فى ارضروم (يوليو ١٨٢٣) يحصل فتح على شاه بمقتضاه على عدد من المزايا الاقليمية فى الاقليم الحدودى كما يحصل على حرية ممارسة التجارة والتوزيع فى الاناضول من جانب التجار الايرانيين. ومنذ ذلك الحين سوف يؤدى الخطر الروسى المستمر على الحدود الشمالية البلد الى حرمان شاهات ايران من أية محاولة جديدة للتوسع نحو أرض السلاطين العثمانيين الذين سوف يحافظون على الصلح معهم.

وترجع المحاولة الأولى التى قام بها اليونانيون بهدف الحصول على استقلالهم الى نشاط الشاعر كونستانتين ريجاس. وقد رأينا أن هذا الأخير قد أسس جمعية وطنية، هي جمعية هيتاريا، وانخرط في أعمال ضد العثمانيين. والحال أن مغامرته، التى انتهت نهاية مأساوية في عام ١٧٩٨، لم ينسها اليونانيون، وقد أعيد تأسيس جمعية هيتاريا قبل وقت قصير من مؤتمر فيينا، أولاً في اوديسا (١٨١٤)، ثم في القسطنطينية، تحت اسم جمعية الأصدقاء (فيليكي هيتاريا)؛ وقد سعت، بتحريك من شخصيات فنارية، إلى الاتصال بقره چورچ، ثم بعلى تيبيديلين، ولكن دون أن يؤدي ذلك الى نتائج ايجابية. وعندئذ اتجه اعضاء الجمعية الى الحصول على دعم من الروس وروادتهم الرغبة في ان يضعوا على رأسهم يونانياً من الجزر الايونية، قريباً من القيصر لأنه وزير الشئون الخارجية، چان كاپوديستريا، وعند رفض هذا الأخير لعرضهم، وقع اختيارهم على الكسندر بيسيلانتي، وهو هوسبودار فناري الأخير لعرضهم، وقع اختيارهم على الكسندر بيسيلانتي، وهو هوسبودار فناري بالارتباط مع عمليات يقوم بها الصربيون. لكن الزعيم الصربي الجديد، ميلوش بالارتباط مع عمليات يقوم بها الصربيون. لكن الزعيم الصربي الجديد، ميلوش أوبرينوڤيتش، يميل الى اجراء مفاوضات مع الأتراك، وتختار الجمعية ويبسيلانتي العمل في امارتي مولداڤيا وقالاشيا، حيث بسيطر الفناريون على الادارة

ويحتفظون بصلات وثيقة مع رجال الدين المحليين ؛ وعلاوة على ذلك فقد كانت القوات العثمانية هناك جد ضعيفة ولم تكن القوات الروسية بعيدة.

ويجرى في الآن نفسه اعداد خطة لانتفاضة في اليونان، لكن تفجيرها يجب أن يتم عندما يجد العثمانيون أنفسهم منشغلين في مواداڤيا – ڤالاشيا بمواجهة الهجوم الذي يشنه يبسيلانتي وبالتصدى لعلى باشا في ايپيروس، وفي فبراير ١٨٢١، ينتقل يبسيلانتي الى رومانيا ويحاول دون نجاح اثارة المسيحيين الأرثوذكس ضد العثمانيين ؟ ويكون رد الفعل العثماني عنيفاً. وفي الوقت نفسه ينعقد مؤتمرا لايباش وتروپاو حيث يتنصل اعضاء التحالف المقدس من الحركات الانتفاضية : فالقيصر يُسرَرَّ يبسيلانتي الذي يلجأ الى المجر (يونيو ١٨٢١) بعد الحاق الهزيمة به على يد الأتراك.

وقبيل ذلك، كان العثمانيون قد شنوا هجوماً عثمانياً قوياً ضد على الچانيناوى، ويتم حصار مدينة چانينا منذ اغسطس ١٨٢٠. وفى نهاية الأمر، يقبل على الاستسلام بشروط، يرفضها العثمانيون؛ ويجرى قتله فى ٢٤ يناير ١٨٢٢، الأمر الذى يضع حداً لمحاولة الانفصال فى البانيا الجنوبية وفى ايبيروس، ويحرر القوات العثمانية التى سوف يكون بوسعها التحرك فى اليونان ضد المتمردين.

والواقع أن چيرمانوس، بطريرك پاتراس، سوف يستفيد من عمليات التشتيت التى قام بها يبسيلانتى وعلى الچانيناوى ومن الحرب التركية الايرانية لكى يعلن حرب التحرير فى ٢٥ مارس ١٨٢١. لكن هذه الحرب تدار بشكل غير منسق فى الپيلوپونيز وفى جزر بحر ايجه، ويتمثل احد الأعمال الأولى للمتمردين فى ذبح المدنيين الأتراك فى الموره، خاصة ذبح السكان المسلمين فى تريپوليتسا فى اكتوبر ١٨٢١. ومن جهتهم، فإن انكشارية اسطنبول قد اعتقلوا ثم شنقوا البطريرك الارثوذكسى وعدداً من رجال الدين الآخرين، بينما جرت مطاردة اليونانيين فى جميع انحاء الامبراطورية. وإذا كان المعسكران قد اقترفا اعمالاً فظيعة، فإنه يجب

التأكيد على أن الرأى العام الغربى لم يرد إلا على المذابح التى تعرض لها اليونانيون، والتى بلغت ذروتها في مذابح شيو في ابريل ١٨٢٢. ولم يرتفع صوت واحد للاعراب عن الأسف المذابح التى تعرض لها الاتراك، وعلى العكس من ذلك تفجرت في اوروبا حركة تعاطف مؤزارة المتمردين.

والحال أن هؤلاء الأخيرين، في مرحلة أولى تمتد الى عام ١٨٢٧، ينجحون في السيطرة على جزء هام من البيلوپونيز وعلى عدد معين من جزر بحر ايجه، وعلى ميسولونغي واثينا وثيبيس، شمالي خليج كورنثه. وفي ديسمبر ١٨٢١، ينعقد اجتماع لنواب يونانيين في ايپيدور، ويعلن استقلال اليونان ويصدر دستورا، على غرار الدستور الذي صاغته الادارة في فرنسا، ويشكل حكومة ويختار الكسندر ماڤروكرداتو رئيساً (٢١ يناير ١٨٢٢). وسرعان ما تصطدم الحكومة اليونانية الفتية بعداوة ثيودور كولوكوترونيس، المستاء من استبعاده من السلطة؛ وعندتذ يتشكل معسكران؛ على أن جمعية وطنية ثانية، منعقدة في آستروس في ديسمبر يتشكل معسكران؛ على أن جمعية وطنية ثانية، منعقدة في آستروس في ديسمبر عام ١٨٢٤، وسوف يكون ذلك لحساب ماڤروكورداتو وحكومته.

والواقع ان فشل اصلاحات سليم الثالث والهزائم العسكرية وبداية عملية انفصال مختلف الولايات قد دات على ضرورة تجديد الامبراطورية من حيث مؤسساتها ومن حيث قواها الأساسية وضرورة استعادة سلطة السلطان وتسليم الحكومة لأشخاص مثقفين بالمفاهيم الجديدة وقادرين على تطبيقها. على أنه لم يكن من السهل النضال ضد ثقل التقاليد والامتيازات ومن أجل تغيير العقليات. وعلاوة على ذلك، فقد كان على السلطان ان يتمكن من الاعتماد على دعم القوى الأكثر تأثيراً في الدولة، بدءاً بقوة العلماء، الذين تمكن من كسب تعاطفهم عن طريق موقف شديد التدين وعن طريق تشجيع التعليم التقليدي وترقية العلماء الأكثر تعاوناً. وفي الوقت نفسه، فقد لحق العار بالانكشارية، العاجزين عن حماية

الامبراطورية، ولكن الأكثر قدرة على العصبيان والنهب. واقتداء بما نجح محمد على في الاضبطلاع به في مصر، كان يتوجب اصلاح الجيش و ، في المقام الأول، فيلق الانكشارية.

وفى ١٧ يونيو ١٨٢٦، تظهر محاولة أولى لاعادة التنظيم مع انشاء الايشكينچيان، فيلق العسكريين المختارين من بين صفوف كتائب انكشارية العاصمة والمكرسين لتكوين نواة للجيش الجديد، عبر عدد من المزايا ولكن ايضاً عبر تكيف مع التزامات جديدة. وبعد ذلك بيومين، يتمرد الانكشارية، وينهبون قصر الصدر الأعظم ويطالبون برأس المصلحين. والحال أن محمود الثانى، مبدياً القوة والاصرار، يحصل على دعم رجال المدفعية والضباط المؤيدين للاصلاحات، كما يحصل، اخيراً، على دعم العلماء الذين يتنصلون من المتمردين، وفي ١٥ يونيو، بناءً على أمر من الصدر الأعظم، تقصف المدفعية الثكنات التي يتجمع فيها الانكشارية حيث يتم قتل غالبيتهم؛ وفي الأيام التالية، يتعرض من بقى منهم في العاصمة المطاردة والاعتقال والاعدام. كما تتم بسرعة تصفية البؤر القليلة المقاومة في الريف.

وفى اثر هذه الاحداث، يتم الالغاء الرسمى لفيلق الانكشارية، وكذلك لفيلق السباهيين، بينما يجرى اعتقال واعدام زعماء الطريقة البكتاشية الذين كانوا قد قدموا الدعم لهم وكانوا يعتبرون ملهمين لمعارضة الانكشارية للسلطان (يوليو ١٨٢٦). كما يجرى القضاء على جميع القوى والأجهزة المرتبطة بالانكشارية من قريب أو من بعيد، وقد نال هذا الانقلاب الاساسى اسم الوقائع الخيرية (الحدث السعيد)،

وبعد وقت قصير من ذلك جرى البدء بتنظيم جيش جديد، تحت قيادة سرعسكر (قائد عام)، ويمس جهد التحديث سلاح الفرسان وسلاح المدفعية والاسلحة الأخرى على حد سواء والتى تشكل في عام ١٨٢٧ الجيش المسمى

بالعساكر المنصورة المحمدية. كما يجرى تحديث البحرية وتحصل مدارس مهندسى الجيش والبحرية على قوة دفع جديدة ، و ، في مارس ١٨٢٧، يتم انشاء مدرسة للطب العسكرى، وفي غضون ثلاثة اعوام، يحل محل الجيش العثماني جيش جديد ، مدرب تدريباً أوروبياً على ايدى مدربين اجانب، لكنه يفتقر بعد الى تنظيم جيد والى التلاحم، بل والى المران، وسوف تظهر هذه العيوب خلال المعارك التي سوف يجرى شنها في السنوات التالية ضد الروس وضد المصريين.

ولم يكن بالامكان الاضطلاع بمحاولة تحديث الدولة العثمانية دون مشاركة الأوساط ذات النفوذ، أكانت عسكرية أم مدنية أم دينية. وحتى قبل القضاء على فيلق الانكشارية، كان محمود الثانى قد تمكن من أن يكسب تأييداً لسياسته من جانب عدد معين من الضباط والعلماء والشخصيات من بينهم خالد افندى وغالب باشا وحسين باشا أغا وخاصة محمد خسرو باشا الذى تسنى له رصد الاصلاحات التي ادخلها على الجيش المصرى محمد على. وقد قدم اثنان من شيوخ الاسلام دعمهما الى السلطان خلال تلك الفترة الأولى للاصلاحات: السيد عبدالوهاب افندى (١٨٦١ – ١٨٢٧) ومصطفى عاصم (١٨١٨ – ١٨١٩ و ١٨٢٧ – ١٨٢٠). وكان على الأول والأخير التصدى لردود فعل العلماء التقليديين والمحافظين الذين كان عليهما الأذعان لهم احياناً، إلا انهما قد سمحا السلطان مع ذلك بمواصلة سياسته التحديثية.

والحال أن هذه السياسة كانت تتطلب امكانات مالية هامة، كان يتعين تدبيرها إما عن طريق موارد جديدة أو عن طريق اعادة تنظيم الموارد القديمة. وهكذا فإن موارد ممتلكات وايرادات الخزانة السلطانية، التي كانت موجهة حتى ذلك الحين الى اوقاف خيرية ذات ادارة جيدة الى هذا الحد أو ذاك، يجرى منذ ذلك الحين نقل المستولية عنها الى ادارة اوقاف خيرية (نظارة – اي اوقاف)، تدار بشكل صارم سعياً الى إمداد خزانة الدولة بمكاسب هذه الأوقاف. كما ان عدداً معيناً من

الالتزامات وعمليات جمع الرسوم والضرائب يجرى انتزاعها من المسئولين عنها وتسليمها لادارة جديدة، هى ادارة مقاطعات خزينيسى (حرفياً: خزانة الالتزامات)، والتى تتمثل مهمتها فى تأمين انتظام مالية الجيش الجديد؛ كما ينطبق الشيء نفسه على البحرية. وتؤدى ضريبة اخرى، رسومات – اى چهاديه (ضريبة الجهاد)، مفروضة على الحوانيت والأسواق، الى المساهمة ايضاً فى تأمين تمويل الجيوش. والحال أن هذه الموائمات المالية لم تكن دائماً تقبل عن طيب خاطر، خاصة من جانب العلماء الذين حرموا احياناً من ايرادات غير تافهة، ومن جانب المتزمين الذين شهدوا اختفاء مصدر هام للأرباح وكذلك من جانب التجار والحرفيين الذين جرى اخضاعهم لضريبة جديدة.

على أن تحديث الجيش، بفضل جميع هذه التدابير، يمكنه ان يمتد تدريجياً الى المدفعية، التى تحتل مكانة أكثر أهمية في الجيش بشكل محدد، ولكونها ايضاً دعامة فعالة للحكومة، تساعد الخدمات المرتبطة بالجيش، كخدمات صناع الاسلحة، وتساعد الترسانات والمصانع المعنية. كما أن سلاح فرسان التيماريين يتوجب ادخال تغيير عميق عليه واحكام السيطرة عليه وتسجيله، لكن المقامة حيوية بين صفوف التيماريين الذين لا يقبل إتباع القواعد الجديدة من بينهم غير عدد قليل (١٨٢٨). وتؤدى ضرورات الحرب الى ارغام السلطان وخسرو باشا، ملهم هذا التحديث، على ارجاء هذه التغييرات. ويحدث الشيء نفسه بالنسبة المقوات غير النظامية، المجندة بين صفوف قبائل البدو الموجودة في روميليا (أولاد - اي فاتحان)؛ ويعاد تنظيمها في جماعات مكونة بالاعتماد على القرى التي يتوجب عليها تقديم عدد معين من الرجال ومساندة مالية يسهم فيها بشكل خاص عليها تقديم عدد معين من الرجال ومساندة مالية يسهم فيها بشكل خاص السكان غير المسلمين في هذه القرى (١٨٨٨) . وبين عامي ١٨٨٢ و ١٨٨٨ ملوبال. ويجرى تعزيز المدرسة البحرية التي انشأها سليم الثالث، ويتم تحديد ملوبال. ويجرى تعزيز المدرسة البحرية التي انشأها سليم الثالث، ويتم تحديد هيراركية الضباط واختيار جنود البحرية وتحديث مدرسة مهندسي البحرية.

وتعرقل كارثة ناڤارين البحرية (اكتوبر ۱۸۲۷) هذه الجهود، لكن الوثبة كانت قد بدأت وسياسة التحديث تواصل مسيرتها. إلا أنها لا تستطيع تحقيق نتائج اكيدة فورية، كما تشهد على ذلك الانتكاسات أمام الروس في ۱۸۲۸ – ۱۸۲۹ وأمام المصريين بين عامى ۱۸۳۲ و ۱۸۳۹،

# الحروب (۱۸۲۱ – ۱۸۳۹) اليونان : من الانتفاضة الى الاستقلال

فى عام ١٨٢٤، خلال الصراع بين الفصيلين اليونانيين، كان مايزال من المستحيل على محمود الثانى التدخل لاستعادة سلطته على البلد؛ ومن ثم فقد طلب العون من محمد على، الذى كان قد ابلى بلاءً حسناً فى شبه الجزيرة العربية ودفع مصر على طريق التحديث. وقد استجاب محمد على لهذا الطلب، وذلك بشرط الاعتراف به والياً على كريت والمورة (علاوة على مصر). والواقع أنه يرسل قوات تتمكن، تحت قيادة ابنه، ابراهيم باشا، من الاستيلاء على جزيرة كريت ومن النزول الى المورة (فبراير ١٨٢٥) ومن احراز انتصارات كثيرة على القوميين اليونانيين، بينما تنتهى قوات السلطان في ختام عام بالاستيلاء على ميسولونغى (ابريل بينما تنتهى قوات السلطان في ختام عام بالاستيلاء على ميسولونغى (ابريل ١٨٧٠ – ابريل ١٨٢٦). وهكذا يبدو أن التمرد اليوناني قد سحق بسرعة.

وتثير النجاحات العثمانية قلق نيقولا الأول، قيصر روسيا الجديد،الذي توجد له مقاصد في البلدان الأرثوذكسية (ديسمبر ١٨٢٥). وفي مارس ١٨٢٦، يوجه الى السلطان انذاراً لالزامه بمراعاة مقاصده وبالتسليم له بحق حماية مولداڤيا وقالاشيا وصربيا: ويسلم محمود بذلك؛ كما أنه يضطر الى الاعتراف بالسيادة الروسية على القوقاز وإلى السفن الروسية حرية الملاحة في المياه العثمانية (معاهدة أكيرمان، لا أكتوبر ١٨٢٦). وفي اسطنبول، تنشب مواجهة بين معسكرين: معسكر انصار الحرب، الذين لا يقبلون تنازل الدولة، ومعسكر دعاة

التريث، الذين يأملون في وساطة من جانب دولة أوروبية. وفي نهاية الأمر، يميل محمود الثاني إلى قهر التمرد اليوناني؛ وفي يونيو ١٨٢٧ ، تستولى قواته على اثينا.

وفي يوليو، يشكل الانجليز والفرنسيون والروس حلفاً يهدد بتدخل «لمؤازرة اليونانيين» إذا ما رفض السلطان كل وساطة، وهو ما يحدث في واقع الأمر. وعندئذ يتدخل اسطول فرنسي— انجليزي، ويحاصر الاسطول العثماني، الذي انضم اليه الاسطول المصرى، في ميناء ناڤارين: ويؤدي حادث الى تفجير المعركة التي يتم خلالها تدمير الاسطول التركي — المصرى وقتل ٨٠٠ من البحارة والجنول (٢٠ اكتوبر ١٨٢٧). ويعيد هذا الحدث الآمال الى اليونانيين، ويعزل ابراهيم باشا في الموره ويؤدي، بوجه خاص، إلى تشجيع تدخل الدول العظمي في الشئون العثمانية، وهو تدخل تؤازره ايضاً في الغرب صحافة ورأى عام سياسي مؤيدان بالكامل اليونانيين.

ويشدد السلطان موقفه ويرفض كل وساطة. وفي ۲۸ ابريل ۱۸۲۸، يعلن نيقولا الأول الحرب عليه. وتتغلغل قواته في أن واحد في الأناضول الشرقية (الاستيلاء على كارس، يوليو ۱۸۲۸، وعلى ارضروم، يوليو ۱۸۲۹)، وفي مولداڤيا وبوبروچا وبلغاريا (يونيو – اكتوبر ۱۸۲۸) وفي ثراس حيث تستولي على ادرنه (آندرينوپل، ۲۲ أغسطس ۱۸۲۹)، بينما تنجح فرنسا وانجلترا في اعادة ابراهيم باشا الى مصر وتتجهان، بعد تشكيل حكومة يونانية جديدة برئاسة چان كايوبستيريا، الى انشاء دولة يونانية مستقلة،

وفى نهاية الأمر، تنجح فرنسا وانجلترا، من خلال معاهدة آندرينوپل (١٤ سبتمبر ١٨٣٠) المستكملة بمؤتمر لندن (فبراير ١٨٣٠) فى الحيلولة دون بتر الولايات الأوروبية للامبراطورية العثمانية لحساب روسيا. إلا أنه يتم اعلان استقلال اليونان الذى تضمنه الدول العظمى، كما يتم الاعتراف بالاستقلال الذاتى

لصربيا ومولدا فيا وقالاشيا؛ وتنتقل بيساربيا الى ايدى الروس الذين يحصلون على مزايا تجارية وعلى حرية مرور سفنهم التجارية في المضائق.

ولاجدال في أن العنصر الأكثر تمييزاً النزاع اليوناني – التركى هو التدخل المباشر من جانب دول عظمى، غير روسيا أو النمسا، في الشئون العثمانية. وكانت حملة بونابارت على مصر والمحاولات الانجليزية التي تلتها قد أشارت بالفعل الى اهتمام فرنسا وانجلترا به «المشرق»، ، الطريق المؤدى الى الهند وبلدان المحيط الهندى. وإذا كان هذا الجانب واضحاً باستمرار، فإن جوانب اخرى تأخذ في الظهور، وتتمثل في تغلغل نفوذ هذا البلد أو ذاك في الامبراطورية العثمانية، أولا عن طريق وجود الفنيين والمستشارين وكذلك التجار، ثم عن طريق تكوين عملاء أكان ذلك في اوروبا البلقانية أم في الشرق الأدنى (في هذا المجال، حقق الروس تقدماً كبيراً في الولايات الدانوبية). كما أن التدخلات الديبلوماسية ووساطات فرنسا أو انجلترا تعتبر وسائل التأثير على السياسة العثمانية وافرض وجهات النظر الغربية أكان ذلك فيما يتعلق بالشئون الخارجية أم بالادارة الداخلية الدولة:

ولا تقتصر الأطماع الغربية على شرقى البحر المتوسط: ففى يونيو ١٨٣٠، ينزل الفرنسيون قرب مدينة الجزائر، بهدف الاستيلاء على الجزائر، التى كانت ماتزال ولاية عثمانية. وسوف تكون عملية الفتح طويلة، لكن الدولة العثمانية، المنشغلة بالمسألة المصرية، ثم بالصعوبات المائلة في سوريا وفي لبنان، لن تتمكن من عرقلة تلك العملية: وهكذا فإن تمزيق الامبراطورية العثمانية يجرى الآن على قدم وساق.

## الحرب مع مصر

فى المسألة اليونانية، خسر محمد على، والى مصر، الكثير: فقد تم تدمير أسطوله فى ناڤارين و ، بينما كان يأمل فى حكم كريت والمورة، اضطر الى الجلاء

عن هذين البلدين تحت ضغط الفرنسيين والانجليز، ولم يحصل من السلطان على شيء لقاء العون الذي قدمه اليه. وهو يطلب منه حكم سوريا من باب التعويض، لكن محمود الثاني يرفض ذلك ويعرض عليه حكم كريت. ويجيىء رفض محمد على الذي يدفع، تحت حجج مختلفة، قوات ابراهيم باشا الى فلسطين وسوريا: وفي أقل من عام تسقط فلسطين كلها ولبنان وولاية دمشق في ايدى المصريين (نواثمبر ١٨٣١ – يونيو ١٨٣٢). وعندئذ يجرد محمود محمداً علياً من وظائفه ويعد حملة ضده: ويلحق ابراهيم باشا الهزيمة بالجيش العثماني في شمالي سوريا. على أن محمد على لا يدفع مكاسبه الى أبعد من ذلك، أملاً في نيل سوريا عن طريق المفاوضات. ويرفض محمود الثاني من جديد: ويجهز جيشاً آخر تحت قيادة الصدر الأعظم محمد باشا رشيد، وهو ما لا يمنع ابراهيم باشا من الانتقال الى الأناضول، واحتلال قونيه التي يتم الحاق الهزيمة بالجيش العثماني على مقربة منها (٢١ ديسمبر ١٨٣٣) ثم الاندفاع الى كوتاهيه (فبراير ١٨٣٣) حيث تراوده فكرة الوصول الى بورصا نفسها.

وأمام هذا الخطر، يطلب السلطان العون من القيصر نيقولا الأول. ويستجيب هذا الأخير لهذا الطلب لأنه ينظر بعين الخطر الى قيام بولة مصرية قوية فى الشرق الأدنى، من شانها تهديد مراميه فى المنطقة. لكن الفرنسيين والانجليز يتدخلون لفرض اتفاق بين الأتراك والمصريين، بينما ترابط قوات روسية على ضفاف البسفور، بهدف حماية اسطنبول من هجوم محتمل. إلا أنه يتم توقيع معاهدة فى ٢٩ مارس ١٨٣٣ فى كوتاهيه بين الأتراك والمصريين: وبموجب هذه المعاهدة يصبح ابراهيم باشا واليا على سوريا وقيليقيا والحجاز، فى حين ان محمد على، الذى يتم تثبيته فى منصبه كوال على مصر، يحصل أيضاً على كريت. على أن هذا الاتفاق لا يرضى نيقولا الأول؛ وعن طريق الضغط على السلطان وسحب اسطوله من البسفور، يتوصل الى توقيع معاهدة هونكار ايسكليسى (٨ يوليو ١٨٣٣)، التى تؤكد معاهدة آندرينويل لكنها تنص بوجه خاص على اغلاق

المضائق أمام جميع السفن الحربية، وهو ما يحرر روسيا من كل تهديد فرنسى أو انجليزى في البحر الأسود.

والواقع ان أحداً، ماعدا الروس، لا يرضى بهذه المعاهدات. فمحمود الثانى يدرك أن الاصلاحات العسكرية لم تؤت النتائج المتوقعة وأنه بحاجة الى الصلح لمواصلة الاصلاحات المدنية؛ وهو يجتهد في مواجهة سياسة ابراهيم باشا، وفي التحالف مع سكان سوريا بالتشجيع على نشوب تمردات هناك. أما الانجليز فإنهم يسعون الى زيادة توتر العلاقات بين الأتراك والروس؛ وبسبب انزعاجهم من تقدم محمد على في الشرق الأدنى، خاصة صوب جنوبي شبه الجزيرة العربية وعدن، وكذلك بسبب انزعاجهم من تطور مصر الاقتصادي، فإنهم يتخنون موقفاً ضده، يدعمه الفرنسيون، من جهة اخرى؛ أمًا محمد على فهو لا يريد الاكتفاء بالحكم يدعمه الفرنسيون، من جهة اخرى؛ أمًا محمد على فهو لا يريد الاكتفاء بالحكم الذاتي ويسعى الى نيل الاستقلال التام.

وتعتبر سنوات ١٨٣٥ – ١٨٣٨ فترة سلم مسلح، يعزز محمود الثانى خلالها جيشه ويتقارب مع البريطانيين (معاهدة بالتا ليمانى، فى اغسطس ١٨٣٨، التى تمنحهم مزايا اقتصادية). وفى ابريل ١٨٣٩، تزحف القوات العثمانية صوب سوريا الشمالية، لكنها تمنى بهزيمة قاسية فى نصيبين (٢٤ يونيو ١٨٣٩) ويستسلم الاسطول العثمانى فى الاسكندرية، بينما يستولى الانجليز على عدن. ويموت محمود الثانى فى ٣٠ يونيو ١٨٣٩، تاركاً لخليفته عبدالمجيد الأول وضعاً صعياً.

وفى يوليو ١٨٤٠، توجه الدول العظمى، باستثناء فرنسا، انذاراً الى محمد على يرد عليه بالرفض، وعندئذ تتدخل الحكومة الفرنسية وتدعو محمد على الى التفاوض، وذلك بقدر ما أن الانجليز يمارسون تهديداً خطيراً على سواحل لبنان وعلى الاسكندرية. وفى نهاية الأمر يتم عقد اتفاق: وبموجب هذا الاتفاق يعترف السلطان لمحمد على بالولاية الوراثية على مصر، بلقب الخديوى؛ وفى المقابل، يلتزم هذا الأخير باعادة الاسطول التركى ويتنازل عن سوريا ويخفض جيشه (نوڤمبر).

وبعيد ذلك، يجلو عن الحجاز من تلقاء نفسه ويحصل من السلطان على الاعتراف بسلطته على وادى النيل حتى جنوب السودان.

وفى يوليو ١٨٤١، تلغى معاهدة لندن معاهدة هونكار اسكيليسى، وتنص بشكل رئيسى على استمرار اغلاق المضائق امام السفن الحربية الأجنبية مادام الباب (العالى) فى حالة سلم (الاتفاق بشأن المضائق). وفى هذه المسألة المصرية، تخسر الدولة العثمانية من جديد لأن ولاية اخرى تنفصل عنها؛ وسوف تنفصل عنها أكثر فأكثر الى ان يحتلها الانجليز (١٨٨٢).

والحال ان محمد على، مع اتباعه سياسة خارجية نشطة، يضطلع بتحديث مصر وبتعزيز سلطات الحكم فيها. ويؤدى اصلاح زراعى الى تجريد الماليك من شبه جميع اراضيهم التى تصبح ملكية للنولة التى تتيح للفلاحين الانتفاع بها؛ ويحدث الشيء نفسه بالنسبة لأراضى الأوقاف. ويتوجب على الفلاحين زراعة المحاصيل وفقاً لتوجيهات الحكومة التى تتسلم منهم محاصيلهم. وهذه النزعة التوجهية تشجع على زراعة القطن طويل التيلة، بمبادرة من الفرنسى چوميل، وزراعة منتجات التصدير.

ويعتبر تقدم الصناعة أقل ثباتاً وذلك بسبب عدم تكيف المصريين مع التقنيات الجديدة، ومن هنا اللجوء الى فنيين اجانب. وفى الآن نفسه، يتم وضع التجارة المصرية ايضاً تحت سيطرة الحكومة التى تنزع الى القضاء على آثار الامتيازات، واكن، هنا ايضاً، قاد عدم التكيف والاسراف فى النزعة التوجيهية إلى حالات من الفشل احياناً. وفى نهاية الأمر تشهد التجارة الخارجية عودة الى الليبرالية التى تناسب الأجانب ووسطائهم المحليين، اليونانيين والسوريين.

ويشكل مواز لهذه الاصلاحات، يتجه محمد على الى تحويل وتحديث نظام التعليم التقليدى ويفتح الأبواب امام اطلاع المثقفين على الثقافات الغربية، الايطالية ثم الفرنسية، ويصل المثقفون المصريون الأوائل الى فرنسا في عام ١٨٢٦ تحت

اشراف رفاعه الطهطاوى، الذى سوف يتأثر تأثراً عميقاً باقامته هناك (١٨٣٦ - ١٨٣١)، كما يطلب محمد على عون الفنيين الفرنسيين: كلوبت بك، فى مجال الطب، والكولونيل سيف (سليمان باشا فيما بعد)، فى المجال العسكرى ولينان دو بيلفوند، فى مجال السدود والقنوات، والحال أن روح الاصلاح والتجديد هذه المعروفة فى فرنسا، تحفز عدداً من السان – سيمونيين، مع الأب انفانتان، الى محاولة غرس مذهبهم فى مصر، ولا يكتب لمشروعهم النجاح، لكن ذلك لا يقلل من واقع أنه قد تم منذ ذلك الحين إيجاد علاقات وثيقة مع الغرب وأن مصر قد أصبحت بيدقاً مهماً فى اللعبة السياسية والاقتصادية فى شرقى البحر المتوسط والواقع ان شق قناة السويس فى عام ١٨٦٩ يعتبر شاهداً أكيداً على ذلك.

### الضغط الدولس. فتح الجزائر

ترتبت على الأحداث التى دارت منذ أواخر القرن الثامن عشر نتائج يستحيل معها دراسة تاريخ الامبراطورية العثمانية دون الاشارة الى الدور الذى لعبته الدول العظمى: ففى وجه محاولات الزحف الروسى صوب البحر المتوسط نجد رغبة الانجليز فى حماية طريق الهند، لكننا نجد ايضاً عزم الفرنسيين الذى لا يريدون الفياب عن تلك المنطقة باسم حضور قديم وباسم حماية المسيحيين.

وهذا الضغط من جانب الدول العظمى يتم إمّا بشكل مباشر على الحكومة العثمانية، أو بشكل غير مباشر عن طريق الدعم الذي يجرى تقديمه الى التمردات أو الانتفاضات المحلية: وهو يظهر تحت شكل حروب واحتلالات للاراضى يتم تقنين نتيجتها، أولا يتم، عن طريق معاهدة، وبشكل غادر احياناً، يجرى تمزيق الامبراطورية تحت ستار حماية الاقليات الدينية أو الاثنية، أو المصالح الديبلوماسية أو التجارية لهذه الدولة أو تلك. وفي أعقاب التوسع الاقتصادى في القرن السابع عشر، والتوسع السياسي وقبل الكولونيالي في القرن الثامن عشر،

يجيىء التوسع الاقليمى الذى يتم على حساب الامبراطورية الأقرب، والأكثر تشتتاً والأكثر هشاشة. وفى هذه الصراعات التوسعية، تظهر الحكومة العثمانية بوصفها بيدقاً يتم استخدامه بحسب الاحتياجات أو الظروف، دون تمكينه ابداً من أن يكسب شيئاً، وهكذا ينهمك الروس والفرنسيون والانجليز في تنافس على مكاسب ديبلوماسية جديدة: وتصبح المسألة الشرقية احتكاراً لدول الغرب،

والحال ان استخفاف الغربيين بالسيادة العثمانية يجد تعبيراً واضحاً بشكل خاص عنه في احتلال الجزائر على ايدى الفرنسيين. فولاية الجزائر، التابعة للامبراطورية العثمانية، تتمتع، شأنها في ذلك شأن ولايات المغرب الأخرى (تونس، طرابلس الغرب)، بدرجة كبيرة من الحكم الذاتى، لكن العلاقات الرسمية، على الرغم من إختزالها الى ادنى حد، تستمر قائمة بين الجزائر واسطنبول. وكانت القرصنة، حتى نهاية القرن الثامن عشر، أحد أهم موارد داى الجزائر؛ على ان ربود الفعل، العنيفة احياناً، من جانب الدول، قد عرقلت هذاالنشاط، الذى حلت محله شيئاً فشيئاً تبادلات تجارية طبيعية أكثر مع مختلف الدول. وهكذا فقد قام الجزائريون بتصدير القمح الى فرنسا خلال عهد الادارة، لكن الحكومة الفرنسية لم تسدد ثمن هذه الشحنات؛ وفيما بعد، تأخذ العلاقات بين الجزائر وفرنسا النابوليونية في التدهور ويأخذ الدين الفرنسي في التزايد. وعلى الرغم من اتفاق في عام ١٨٢٠، ثم في عام ١٨٢٠، فإن العلاقات لا تشهد تحسناً وينشأ توتر يلعب في القنصل الفرنسي دوقال دوراً أساسياً؛ وتضاف الى ذلك مشكلات تتعلق فيه القنصل الفرنسية على الساحل الجزائري، بون ولاكال، وتتعلق بحقوق امتياز شركة افريقيا.

كما أن دولاً عظمى أخرى تتدخل فى الحياة السياسية والاقتصادية للجزائر. وسرعان ما يأخذ الانجليز مكان الفرنسيين فى تجارة القمح فى بداية القرن التاسع عشر، لكن عدم تجديد الاتفاقات ورفض دفع الديون الجزائرية للانجليز

والهوانديين يجران الى قصف مدينة الجزائر من جانب اسطول انجلو – هواندى (١٨١٦). وفى العام نفسه، تتوصل الولايات المتحدة الى دفع الجزائر الى التخلى عن تحصيل اتاوة سنوية. وفى عام ١٨١٩، يحاصر اسطول انجلو – فرنسى الأسطول الجزائرى؛ وفى عام ١٨٢٤، يساند الفرنسيون تمرداً من جانب قبائل البربر ضد حكام الجزائر، وفى عام ١٨٢٧ يتم تدمير اسطول الداى خلال معركة ناڤارين.

ويجد شن التدخل الفرنسى فى الجزائر نريعته فى حادث ٣٠ ابريل ١٨٧٧ بين الداى حسين وقنصل فرنسا («ضربة المنشة»). ويقع عدد من الحوادث اثر قطع العلاقات فى يونيو ١٨٢٧. وبوجه خاص، يؤدى ضغط الأوساط السياسية والاقتصادية الفرنسية الى اتخاذ قرار بارسال جيش للاستيلاء على الجزائر: ويتم أول انزال القوات فى ١٤ يونيو ١٨٣٠. وفى ه يوليو، يستسلم الداى حسين. وبعيد ذلك، يعلن باى تيتيرى وباى وهران خضوعهما، بينما يتمسك باى قسنطينه بموقف الحذر. وفى اثر ذلك، ينتشر الاحتلال الفرنسي، لكن قسنطينه تقاوم (١٨٣٦)؛ والحال ان باى تلك المدينة، حاچى أحمد، يسعى عبثاً الى المساومة بانتصاره، لدى الفرنسيين ولدى السلطان على حد سواء. وفى عام ١٨٣٧، تسقط قسنطينه، لكن ذلك لا يدفع حاچى أحمد الى الكف عن النضال، فهو يطلب دون توقف، وبون نجاح، عون السلطان العثماني. والحال أن هذا الأخير، المنشغل الى أقصى حد بشئون البلقان وخاصة بالنزاع مع مصر، لا يستطيع تقديم شىء لحاچى أحمد ولا تتجح الديبلوماسية العثمانية، فى باريس كما فى اسطنبول، فى التدخل بشكل نغال لدى الحكومة الفرنسية.

وفى ولاية تونس المجاورة، يحتفظ البايات بعلاقات طيبة مع حكومة اسطنبول وذلك الى اللحظة التى يتدخل فيها السلطان فى طرابلس الغرب، حيث تتم اعادة الادارة العثمانية المباشرة عبر ازالة سلالة الكرمانلية الحاكمة، إثر الاحداث

الجسيمة التي تعور في طرابلس الغرب بين عامي ١٨٣٧ و ١٨٣٥، وبالنظر الى تخطيط حسين، باى تونس، لالحاق هذا البلد. وفي ظل حكم الباى أحمد (١٨٣٧ - ١٨٥٥)، تتوبّر العلاقات من جديد، حيث حصل أحمد على دعم من الفرنسيين الذين وصل بهم الأمر الى حد التخطيط لتوليته على قسنطينه، وهو مشروع لم يكتب له النجاح. وعلى الرغم من عدد من الحوادث، ومن ان العلاقات التركية التونسية تشهد توبّرات معينة، فإن العثمانيين لا يريدون لتونس ان تقلت من سيادتهم في وقت تتلاشى فيه هذه السيادة في اقاليم مختلفة، خاصة في الجزائر؛ ومن جهتهم، لا يريد التونسيون ان يجدوا انفسهم محرومين من تلك السيادة التي تشكل بالنسبة لهم ضمانة معينة ضد الدول الغربية.

# الاصلاحات (۱۸۳۰ - ۱۸۳۹)

ليس هناك ما يدعو الى الشك فى نوايا محمود الثانى الاصلاحية ولا فى قدراته على تحقيقها، وقد كابد هو نفسه فى صباه وشبابه الكثير من الأحداث، التى وصل بعضها الى حد تهديد حياته، مما جعل من المستحيل عليه السماح باستمرار التمزق الداخلى للحكومة العثمانية والفوضى التى ينذر ذلك باغراق الدولة فيها، وإذا كانت الاصلاحات العسكرية قد سادت خلال الجزء الأول من السلطنة، فإن الجزء الثانى، من عام ١٨٣٠ إلى عام ١٨٣٩، قد تم تكريسه، فى المقابل، للاصلاحات «المدنية»، بوجه خاص.

#### الشخصيات الفاعلة

إن هذه الرغبة في الاصلاحات لا تقتصر على السلطان وحده: ذلك ان عدداً معيناً من الشخصيات العثمانية يتقاسم بحزم هذه الوجهة من النظر، ومما له دلالته ان السلطان محمود قد اعتمد على هذه الشخصيات خلال تلك الفترة، حيث يرد الاعتبار ايضاً للاستمرارية في تولى الوظائف الرئيسية: وهكذا فبين عامى ١٨٢٩ و ١٨٣٩ لا يتولى منصب الصدر الأعظم غير رجلين: محمد باشا رشيد

من عام ١٨٢٩ الى عام ١٨٣٨ ومحمد أمين روف باشا من عام ١٨٣٨ إلى عام ١٨٣٩، وكلاهما من انصار الاصلاحات. أمّا الوظائف الاساسية الأخرى فيتولاها رجال في صدر الشباب نسبياً منفتحون على تحديث الدولة بدافع من الوعي الشخصى أو بدافع من العلم الذي حصلوا عليه أو تحت تأثير اتصالاتهم بالأوساط الأجنبية أكان ذلك في العاصمة أم في السفارات الموجودة في أوروبا حيث تسنى لعدد منهم العمل كأمناء ورصد سير عمل مختلف الدول الأوروبية عن قرب،

والحال أن عدداً من هؤلاء الرجال قد تركوا بصماتهم بشكل فعال على ذلك العهد: وقد رأينا بالفعل دور محمد خسرو باشا، الأكبر سنا بينهم، والذى انكب على تحديث البحرية ثم انكب بعد عام ١٨٢٦ على تحديث الجيش؛ ومحمد سعيد بيتريف باشا، الذى كان رئيساً للكتاب (مسئولاً عن الشئون الخارجية) من عام ١٨٣٧ إلى عام ١٨٣٠، ومساعداً للصدر الأعظم من عام ١٨٣١ إلى عام ١٨٣٠، ثم وزيراً للداخلية من عام ١٨٣٨ الى عام ١٨٣٠، تاريخ وفاته؛ وعاكف باشا، رئيس الكتاب من عام ١٨٣٧ إلى عام ١٨٣٠، والوزير الأول للشئون الخارجية من عام ١٨٣٠ إلى عام ١٨٣٠؛ وبشكل خاص مصطفى رشيد باشا، للداخلية (داخلية ناظرى) بعد عام ١٨٣٧؛ وبشكل خاص مصطفى رشيد باشا، زعيم الحركة الاصلاحية منذ الثلاثينيات، والسفير لدى باريس (١٨٣٤ – ١٨٣٥ و ١٨٣٠)، ولذى سوف يكون بعد عام ١٨٣٠)، ووزير الشئون الخارجية (١٨٣٧ – ١٨٣٠) والذى سوف يكون بعد عام ١٨٣٩) صدراً اعظم عدة مرات.

والواقع أن مصطفى رشيد باشا كانت لديه تصورات جد محددة عن الاصلاحات التي يجب الاضطلاع بها، وقد سمحت له وظائفه في الادارة المركزية، ثم في مجال العلاقات الخارجية، بالتعرف على عيوب النظام، والاخطاء التي يجب تصحيحها والمشكلات المطروحة وكان امامه ايضاً مثال البلدان الأوروبية، وقد أصبح شيئاً فشيئاً الشخصية الأولى في الدولة بعد السلطان، وكان نفوذه عظيماً،

وقد عرف جيداً كيف يمارس عمله ممارسة عميقة وقد وضع لهذا الهدف الرجال المشمولين بحمايته، المسئولين الذين يمكنه الاعتماد عليهم، في المناصب ذات المسئولية في الدولة. وأخيراً فإنه هو الذي يعد سلسلة الامعلاحات المنصوص عليها في خط جولخانه المشريف، في عام ١٨٣٩، والذي يقدمه باحتفاء الى ممثلي الدول العظمي. ولاجدال في أن مصطفى رشيد باشا قد ترك بصماته على حياة الدولة من عام ١٨٣٤ إلى عام ١٨٥٨، تاريخ وفاته؛ وسوف يواصل عمله محمد أمين على باشا ومحمد فؤاد باشا.

#### التجديدات

تمس الاصلاحات التى ادخلت بعد عام ١٨٣٠ الادارة المركزية وادارة الولايات بالدرجة الأولى. وإذا كان بعضها لا يعدو أن يكون شكليا بصورة خالصة، فإنها تتعلق فى واقع الأمر بتحول حقيقى فى الحالة الذهنية، وبتحول محسوس لهياكل وسير عمل الدولة يمس ليس فقط الأشخاص، وإنما أيضاً العادات وتصور الدولة نفسه.

فالحكومة المركزية، التي جرت العادة على تسميتها بالباب العالى، يرأسها صدر أعظم يتخذ خلال وقت معين لقب الوزير الأول (باش وكيل). وتنقسم الحكومة الى وزارات وادارات: وعندئذ يصبح النظار وكلاء (وزراء)؛ والشئون الداخلية يختص بها مساعد الصدر الأعظم (صدارة كيتخوداسي) الذي يصبح، في عام ١٨٣٦، امور – اي ملكيه ناظري (مدير شئون الدولة)، ثم وكيل – اى داخلية (وزير الداخلية) في عام ١٨٣٧؛ اما نظارة – اى دعاوى (ادارة الشئون القضائية) فتحل محلها نظارة – اي عدليه (وزارة العدل)، وأما الشئون المالية (خزانة الجيش، الخزانة السلطانية، النقود) فيجرى تجميعها في المور – اى مالية، وفيما بعد وكالة – اى مالية (وزارة المالية). وأما

الشئون الخارجية الموضوعة تحت سلطة رئيس الكتاب فتصبح في عام ١٨٣٦ وزارة حقيقية (وكالة - أي خارجية)، التي تتبعها ايضاً التجارة الخارجية (منذ عام ١٨٣٦ ، جرى ترقيع معاهدات تجارية من نوع حديث مع دول مختلفة). وفي عام ١٨٣٨ ، يجرى انشاء مجلس الزراعة والتجارة (مجلس - أي زراعة وتجارة)، الذي يتم تحويله الى مجلس للاشغال العامة (مجلس - أي نافعه)، الذي تفصل عنه وزارة التجارة (نظارة - أي تجاره).

ویجری فحص نشاطات الوزارات واتخاذ قرارات بشانها فی مجلس وزراء السلطان (مجلس - إی خاص - إی وکلاء)، المسمی ایضاً بمجلس - ای خاص (مجلس السلطان) وبمجلس - ای وکلاء (مجلس الوزراء)، وفی عام ۱۸۳۸، یجری انشاء مجلس للباب العالی (مجلس - ای شوری باب - ای عالی) تتمثل مهمته فی دراسة مشاریع القوانین.

والحال ان هذه التحويلات للحكومة المركزية كانت مصحوبة باصلاحات تمس رعايا الامبراطورية: وهكذا يجرى الاتجاه الى اجراء تعدادات للسكان والى مسح للأراضى بهدف ايجاد توزيع أكثر عدالة للضرائب، التى تحدد من حيث المبدأ بحسب دخول كل واحد. ولا يجرى بعد جمع الضرائب على ايدى ملتزمين مختصين، بل على ايدى موظفين يحصلون على مرتبات من الحكومة المركزية، هم المحملون، الذين يشرف عليهم حكام الولايات؛ وهؤلاء الأخيرون لا يحوزون بعد سلطة على الحاميات التى تتبع اسطنبول مباشرة منذ ذلك الحين. لكن جميع هذه الاصلاحات لا يتم تطبيقها إلا بشكل تدريجي (ان ولاية بورصا، أو خوداڤينديجار، هي التي تصبح ساحة أولى التجربة)، ويتطلب تطبيقها بشكل خاص كوادر لا وجود لها بعد أو ذات تأهيل غير كاف، خاصة في الولايات.

وبناءً على ذلك، فإن عدداً من الاصلاحات يمس ايضاً موظفى الدولة الذين يجرى في عام ١٨٣٥ تصنيفهم في ثلاث فئات: الكوادر المدنية (قلميه – وهي كلمة سوف تحل محلها بعيد ذلك كلمة ملكية)، الكوادر العسكرية (سيفيه) والكوادر

الحقوقية - الدينية (علمية) والتى تتبع، بحسب الترتيب، الصدر الأعظم، والقائد العام الجيش (سر عسكر) وشيخ الاسلام، ويتم تأسيس هيراركية من تسع درجات بين هؤلاء الموظفين، الذين لا يحملون بعد لقب قول (خادم السلطان)، بل لقب مأمور، ويحصلون على راتب محدد بحسب وظيفة ودرجة كل واحد؛ ويمكن معاقبتهم، في حالة المخالفة، عن طريق إعمال تشريع خاص (جزاء قانوناميسي).

وفى وزارة الشئون الخارجية يتم انشاء مدرسة للمترجمين وانشاء مكتب للترجمات (ترجمة أوضاسي) حيث يعمل بشكل رئيسى عدد من الاتراك – أو من الستوعبين – وليس بعد من اليونانيين، ويتخرج موظفون تحركهم حالة ذهنية جديدة، ويتميزون باصرارهم على تطبيق الاصلاحات؛ كما تظهر المدرسة الأولى الموجهة الى تأهيل موظفين مدنيين.

اما الجيش، الذي لم يتألق في المعارك ضد قوات محمد على، فإنه يصبح، هو أيضاً، موضع اصلاحات جديدة، يدفع في اتجاهها ويطبقها مستشارون وفنيون اجانب، روس وانجليز وبروسيون (بينهم الملازم قون مواتك)، إلا أنه لا يوجد بينهم فرنسيون، وذلك بسبب المساعدة التي قدمتها فرنسا الى محمد على. فالجيش، الموضوع تحت قيادة السر عسكر وحده، يسمى بالعساكر المنتظمة («القوات المنظمة» ١٨٣٨)؛ وهو يتألف من سلاح (آلاي) المشاة وسلاح الفرسان المشكل من وحدات ريفية، وسلاح المدفعية الذي يدريه خبراء بروسيون؛ وفي ١٨٣٧ – ١٨٨٤ يجرى انشاء قوة احتياط (رديف) تتم تعبئتها وقت الحاجة، لكنها موجهة بشكل خاص الى ضمان الأمن المحلي للسكان. ومن المؤكد أن القضاء على الانكشارية قد قوبل بالترحيب من جانب مجموع السكان، الذين غالباً ما كانوا ضحية لتجاوزاتهم، ويرتدى جنود الجيش الجديد زيا موحداً، وغطاء رأس أبسط، هو الطربوش الفاسي، الذي يعتبر تعديلاً للشيشيا التونسية يحل محل العمامة القديمة. اما جميع الخدمات فهي تتبع الجيش : فالترسانات، ومصانع السلاح القديمة. اما جميع الخدمات فهي تتبع الجيش : فالترسانات، ومصانع السلاح

ومختلف المصانع يجرى اعادة تنظيمها وتحديثها؛ وفي ابريل ١٨٣٩، تنتقل الشئون المالية العسكرية الى الادارة المباشرة لوزير المالية. ولا تبدأ كل هذه التدابير في إحداث اثرها الفعلى إلا بعد عام ١٨٣٩.

أما الخدمات الصغرية التى كانت في السابق من اختصاص الانكشارية، كخدمات الشرطة أو رجال المطافى، فهى تصبح منذ ذلك الحين من اختصاص اجهزة متخصصة: فالمحتسب، المسئول السابق عن شرطة الأسواق، يتخذ القب احتساب أغاسى (١٨٢٨) ويصبح أحد العناصر الرئيسية للمدن، حيث يخضع لسلطته مسئول الأحياء (مختار، كخيا)؛ وفيما بعد يساعده مجلس كبار، يمثل مختلف العناصر المكونة للمدينة (الطوائف الدينية والاثنية والاقتصادية).

ويرتهن تطبيق اصلاحات محمود الثانى بوجود جهاز من الموظفين قادر على فهمها وإعمالها. والحال ان تأهيل موظفى الادارة السلطانية، حتى ذلك العهد، كان من اختصاص العلماء وكان يتم عبر التعليم الذى يقدمونه فى المدارس أو فى مدارس القصر. وهذا التعليم يبدو الآن غير كاف وغير مناسب، ويصبح مما لا غنى عنه ايجاد تعليم آخر، متحرر من التقاليد ومن الأعباء القديمة، لكن العلماء ينظرون بعين الخطر الى نظام تعليم وتربية علمانيين. ولذا يصبح من الضرورى التحرك على مراحل. والمرحلة الأولى هى انشاء مدارس وشديه (مدارس ثانوية)، مفتوحة الطلاب الذين يريدون، بعد التخرج من المدارس التقليدية، الاتجاء الى المهنة العسكرية؛ وفي تلك المدارس الثانوية يتلقون تعليماً يعتبر في أن واحد أكثر انفتاحاً وأكثر تخصصاً في مجالات معينة، وبالنسبة لأولئك الذين تجتذبهم الادارات المدنية، يجرى انشاء مدرسة التعليم القضائي (مكتب اى معارف الى عدلية) ومدرسة التعليم الأدبى (مكتب اى معارف – اى أدبية). إلا أنه حتى عام ۱۸۳۹، كانت المدارس الأساسية قليلة جداً، ولم تكن نوعية التعليم الذى تقدمه ذات مستوى مناسب دائماً، وذلك بسبب نقص المدرسين الأكفاء.

وقد تم انشاء أو اعادة تنظيم عدد من المدارس العليا. وتلك هي حالة مدرسة الطب (طب خانه - اي عامره) التي تلّحقُ بها مدرسة للجراحة (جُرّاح خانه) في عام ۱۸۳۷ والتي تصبح في عام ۱۸۳۹ مدرسة الطب الامبراطورية (مكتب - اي شاهانه - اي طبيه)؛ كما انها حالة مدرسة المهندسين العسكريين، التي تشهد في عام ۱۸۲۸ اعادة تنشيط، شأنها في ذلك شأن مدرسة مهندسي البحرية، كما يجرى انشاء مدرسة للعلوم العسكرية (مكتب - اي علوم - اي حربية)، تتحول الي مدرسة حربية (مكتب - اي حربية)، ومدرسة للطب العسكري (مكتب - اي طبيه اي عسكرية). وخلافاً لحمد على الذي يرسل الي فرنسا مجموعة من الطلاب المصريين لتعليمهم وتأهيلهم، تحت اشراف رفاعه الطهطاوي، لا يشجع محمود الثاني هذه العملية. إلا أنه مع عودة الديبلوماسيين الاتراك الي مواقعهم بعد عام ۱۸۸۰، نجد ان الديبلوماسيين الشبان وابناء افراد البعثات الديبلوماسية يلتحقون في البلدان الأجنبية بمدارس فرنسية وانجليزية، الخ. وعند عودتهم الي تركيا، فإنهم يظهرون فيما بعد بين صفوف العناصر الداعية الي تحريك عجلة فإنهم يظهرون فيما بعد بين صفوف العناصر الداعية الي تحريك عجلة الاصلاحات.

إلا أنه لا يمكن في غضون عشر سنوات، أو عشرين سنة، تغيير ادارة غارقة في موروثاتها وميوعتها، وتغيير نظام تعليم لم يبذل جهداً من أجل التكيف، ومن اجل الانفتاح على الظروف الجديدة، وتغيير جيش تأسست خبرته على نماذج جد عتيقة. لكن الوثبة تبدأ كما يحصل المصلحون على دعم عوامل جديدة: الصحافة والرأى العام.

#### الصحافة والمجتمع

لا يمكن لنا ان نعتبر الصحف الفرنسية الصادرة في الامبراطورية العثمانية صحفاً عثمانية بالمعنى الدقيق للكلمة، فقد صدرت اولى هذه الصحف في اسطنبول

قى عام ١٧٩٥ برعاية السفارة الفرنسية تحت اسم بوليتين دى نوائيل، ثم صدرت فى عام ١٧٩٨ صحيفة اخرى تحت اسم لا جازيت فرانسيز دى كونستانتينوپل وفى عام ١٧٩٧ صدرت صحيفة ثالثة تحت اسم ميركور اورينتال؛ وسرعان ما تختفى هذه الصحف، وفى عام ١٨٢٤ تظهر صحيفة لوسميرنيين، التى تتلوها فى العام نفسه صحيفة سبيكتاتير اورينتال، ثم تتلوها فى عام ١٨٢٨ صحيفة كوريير نوسميرن. وخارج تركيا، صدرت فى القاهرة خلال الوجود الفرنسى فى مصر، من عام ١٨٧٨ إلى عام ١٨٠١، صحيفتا كوريير موجيبت و ديكاد ايجيبسيان. وكانت عام ١٨٧٨ إلى عام ١٨٠١، صحيفتا كوريير موجيبت و ديكاد ايجيبسيان. وكانت خذه الصحف كلها موجهة الى قراء فرنسيين وكانت تنشر بعض اخبار فرنسا كما كانت تنشر بعض المعلومات عن العالم العثمانى آنذاك : وكان جمهورها محدوداً لغاية.

وفي عام ١٨٢٩، يصدر محمد على في القاهرة اول صحيفة عثمانية: وقائع – اي مصرية (الوقائع المصرية). ومحتنيا حنوه، يقرر محمود الثاني عندئد اصدار صحيفة تقويم – اي وقائع (تقويم الوقائع)، باللغة التركية، والتي يصدر عددها الأول في أول نوڤمبر ١٨٣١؛ والحال أن هذه الصحيفة التي كانت صحيفة اسبوعية من حيث المبدأ، تتولى نشر القوانين والمراسيم الصادرة الي جانب اخبار الأحداث الرئيسية التي تحدث في داخل الامبراطورية وفي خارجها. وبعد ذلك بعدة ايام، تصدر طبعة فرنسية من هذه الصحيفة تحت اسم مونيتير اوتوما. وتتميز هذه الصحيفة بطابع رسمي، ويشير ظهور طبعة فرنسية في أن واحد إلى نفوذ اللغة الفرنسية ورغبة السلطان في التأثير على الأجانب المقيمين في العاصمة الملمين عموماً بهذه اللغة. ويصدر محمد على بدوره طبعة فرنسية من صحيفته تحت اسم مونيتير ايچييسيا (١٨٣٣). ومن الواضح ان توزيع الصحف العثمانية الصادرة في معنيت العاصمة يقتصر على جمهور محدود: فعدد النسخ الصادرة بالتركية ١٠٠٠ نسخة وعدد النسخ الصادرة بالفرنسية ورفيا: سجل الحوادث)، إلا بعد ذلك بعشر سنوات، وعدد النسخ الصادرة بالغرنسية بعريدة – اي حوادث (حرفيا: سجل الحوادث)، إلا بعد ذلك بعشر سنوات، الثانية، جريدة – اي حوادث (حرفيا: سجل الحوادث)، إلا بعد ذلك بعشر سنوات،

فى عام ١٨٤٠. وإن تشهد الصحافة التركية انطلاقها الحقيقى إلا فى الشطر الثانى من القرن التاسع عشر. ولا يقلل ذلك من واقع اننا بازاء تجديد هام، يشهد هو أيضاً على انفتاح العالم العثمانى. على ان الصحافة لا تمس غير جزء ضئيل من السكان، يتواجد بشكل اساسى فى العاصمة وفى سميرن (أزمير)، المركزين التجاريين الرئيسيين للامبراطورية، ثم فى بعض الثغور الأخرى، كبيروت مثلاً.

ويمتد هذا التغريب تدريجياً الى مختلف فئات السكان، اقتداءً بما يفعله السلطان نفسه. فمن الناحية الفعلية، يرتدى هذا الأخير الملابس الأوروبية، ويهجر قصر طب قابى ليسكن قصر دولما باختشى (١٨١٤)، الذى يجرى تنظيمه وفق النموذج الغربى (سوف يعاد بناؤه فى عام ١٨٥٣)، ويتنقل فى عربة، ويظهر على الملأ ويقوم برحلات الى الريف. وهو يتعلم الفرنسية، وينظم حفلات استقبال ومهرجانات، بمساعدة چيوزيبى دونيزيتى، شقيق المؤلف الموسيقى الايطالى الشهير، ويدخل الموسيقى الغربية الى البلاط، حيث يجرى احياء حفلات موسيقية وتقديم عروض باليه وعروض اوبراليه، كما يدخل الموسيقى الغربية الى الجيش من خلال موسيقى عسكرية من نوع غربى.

واقتداء بهذا المثل، يرتدى الموظفون الحكوميون والوجهاء الذى الأوروبى (الذى يصبح من جهة اخرى الزاميا بالنسبة للموظفين اعتباراً من عام ١٨٢٩) والطربوش الفاسى. وتصبح اللغة الفرنسية علامة الحضارة؛ وتنتشر بشكل متزايد بين صفوف «النخبة» التى تظل مع ذلك جد محدودة عند اختفاء محمود الثانى، لكن اسطنبول تشهد تزايد عدد الأجانب: فالمستشارون والديبلوماسيون والتجار يشكلون وسطا يبدأ فى التردد عليه بشكل أكثر نشاطا كبار موظفى الحكومة وكبار التجار والأعيان. إلا أنه لا يمكن الحديث بعد عن تطور كبير للعادات، إذ يوجد دائما وسط تقليدى قوى يتمسك بعرقلة حركة التغريب وبالحفاظ على المؤسسات الدينية والثقافية. لكن الطريق ينفتح و ، بعد عام ١٨٣٩، سوف يتزايد

اتساع وثبة المصلحين، بالاستفادة من فترة اكثر هدوءاً على مستوى العلاقات مع الدول العظمى.

#### خط جولخانه الشريف

فى الأول من يوليو ١٨٣٩، يموت محمود الثانى، ويخلفه ابنه عبدالمجيد الأول، البالغ من العمر ستة عشر عاماً، بينما يصبح محمد باشا خسرو صدراً أعظم. وكان محمود الثانى قد أمر، قبل موته، باعداد نص، على يد مصطفى رشيد باشا بوجه خاص، يعلن الاصلاحات المستهدفة. ويجرى تقديم هذا النص رسمياً فى ٣ نوقمبر ١٨٣٩ ويتلوه مصطفى رشيد باشا امام أعلى سلطات الدولة، والشخصيات الدينية ومسئولى الانشطة الاقتصادية والقيادات الديبلوماسية: ذلك هو الخط الشريف أو الفط الهمايونى (الميثاق السلطاني) المسمى بخط جواخانة، نسبة الى المكان الذي عرض فيه على المستمعين في قصر طب قابى.

ويتميز هذا الميثاق بتعدد سماته: فهو ميثاق حقوقى ومالى وادارى وعسكرى، وقد أعلن فيه بوجه خاص أن جميع رعايا الامبراطورية العثمانية يعتبرون منذ تلك اللحظة متساوين، دون تمييز على أساس الدين أو القومية، وهو ما يتعارض مع القانون الاسلامى؛ كما أعلن فيه أن كل فرد يمثل أمام القضاء سوف يحاكم وفقاً للقانون المعمول به وأن يحاكم ويحكم عليه دون استئناف ودون تحقيق مثلما كان يحدث من قبل؛ وسوف يدفع كل فرد الدولة بشكل مباشر ضرائب تتناسب مع ثروته ودخله؛ ويتم الغاء التزام تحصيل الضرائب؛ وسوف يتعين على كل وحدة محلية تقديم وحدة عسكرية بحسب قانون قيد الاعداد وسوف لا تزيد مدة الخدمة العسكرية عن خمس سنوات.

وترمز كل هذه القرارات الى ارادة التغيير التى تحرك قادة الامبراطورية؛ وتلاوتها امام ممثلى الدولة وممثلى الطوائف الدينية وممثلى الدول العظمى تعطى طابع تعهد سافر يؤكد هذه الارادة، ولاجدال في ان الامبراطورية العثمانية تسلك منذ ذلك الحين درب تطور سوف يسعى السلاطين المتعاقبون، حتى نهاية عهد عبدالحميد الثانى، الى تمييزه باجراءات هامة. لكن هذا التطور لا يسر الجميع، خاصة الدول العظمى المهتمة بتدمير الامبراطورية. وسوف توضع عقبات عديدة في وجه تحولها، وهذه الدولة التي سوف يسميها ديبلوماسي روسي بـ «رجل أوروبا الريض» سوف تجد نفسها بين ايدى اطباء احرص على اماتتها مما على اعادة الحيوية والازدهار اليها.

#### $\times \times \times$

تتحمل الدول العظمى، في أمور المسألة الشرقية، مسئولية ضخمة، لكن ذلك لا يعنى أن الدولة العثمانية لم تقدم هي نفسها العصبي التي ضربت بها.

لقد سعى سليم الثالث، ثم محمود الثانى، الى استعادة سلطة الحكم ورد الهيبة والعظمة الى الدولة. وقد أبدى الثانى، خاصة ، وصايته على الولايات الاسلامية لامبراطوريته (فيما عدا الجزائر)، وقام بتنشيط المركزة القديمة للسلطة وأظهر للأوروبيين، عبر ادخال الاصلاحات المستلهمة من الغرب، أن الامبراطورية العثمانية ليست دولة أسيرة ماضيها وأن بوسعها الانفتاح على روح العصر الحديث.

وفي الممارسة العملية، كان على محمود الثانى أن يأخذ في الحسبان القوى الرجعية (التي كانت قد تغلبت على سليم الثالث) والتي رأت في هذه التدابير عدواناً على مبادىء الاسلام وعلى التقاليد العثمانية. ولم يجد انصاراً له غير عدد صغير من الرجال القادرين على تطبيق قراراته؛ ومما لاجدال فيه ان محاولات الاصلاح لم تجد عندئذ غير صدى محدود وأنها لم تؤثر إلاً على بعض الأوساط الادارية في العاصمة. وفي الولايات، على الرغم من بعض التدابير كالغاء

التيمارات، فإن الأمور قلما تتحرك - إلا في مصر - ، وتبقى الهياكل على ما كانت عليه في القرن الثامن عشر، وذلك لعجز الحكومة عن التزود بموظفين مؤهلين، قادرين على ادراك معنى التطور الذي ينشده السلطان، وكذلك للعجز عن نشر مبادىء تحديث الامبراطورية عبر ربوع الامبراطورية، خاصة في الولايات الاسلامية، من خلال تعليم حديث ومن خلال الصحافة، شبه المعدومة.

لكن جهد محمود الثانى لم يكن بلا جدوى. وقد قيل ان خط جُلُخانة الشريف قد فرض بهذه الدرجة أو تلك من جانب الدول الأوروبية. إلا أنه لو لم تكن قد وجدت مقدمات له، لما كان قد تم اصداره بالسرعة التى صدر بها : فهو ليس ثمن تسوية النزاع التركى – المصرى، بل هو النتيجة المنطقية لسياسة جرى تدشينها منذ نحو عشرين سنة. على ان اصداءه فى خارج الامبراطورية كانت أوسع مما فى داخلها، لأنه اذا كان قد تم الشروع فى اصلاحات ادارية وقضائية جديدة، فى داخلها لم يتسن لها مع ذلك أن تجد تطبيقاً كاملاً لها، بسبب غياب مشاركة السكان – فيما عدا بعض الأوساط التى تشكل اقلية، وبسبب العدد جد المحدود المصلحين الحقيقيين وبسبب عداوة فصيل من الأوساط السائدة. إلا أنه لا يمكننا مع ذلك تجريد محمود الثانى وكل اولئك الذين ساعدوه من ماثرة هذه المحاولة.

# الفصل الثاني عشر

# فترة التنظيمات

 $(1 \Lambda V \Lambda - 1 \Lambda \Upsilon 9)$ 

#### بتلم : بول كوموي

ان مرسوم جواخانه السلطاني، الصادر في الثالث من نوقمبر ١٨٣٩، بعد أشهر قليلة من ارتقاء عبدالمجيد الأول العرش، إنما يشكل انعطافة كبرى في تاريخ الامبراطورية العثمانية. فهو يمثل نقطة الانطلاق لبرنامج واسع لاصلاحات سوف تؤدى، في غضون بضعة عقود، الى تبديل المشهد المؤسسي والاقتصادي والاجتماعي البلاد. وكان سليم الثالث ومحمود الثاني قد شقا الطريق، أما السلطان الجديد وخلفاؤه، عبدالعزيز (١٨٦١ – ١٨٧١) ومراد الخامس (١٨٧٠) وعبدالحميد الثاني (١٨٧٦ – ١٩٠٩)، فسوف ينخرطون فيه بجسارة.

والحال أن هذه الحركة الاصلاحية المعروفة تحت اسم التنظيمات، والتى سوف تبلغ أوجها فى إصدار اول دستور عثمانى، فى عام ١٨٧٦، إنما تحاول الإجابة على سؤال طرحه السلاطين ورجال حاشيتهم منذ زمن بعيد: «كيف يمكن انقاذ الامبراطورية؟»، ويتلخص الحل المقترح فى بضع كلمات رئيسية: المركزة الادارية، تحديث جهاز الدولة، تغريب المجتمع، علمنة القانون والتعليم – ضمن حدود كثيرة. والواقع أن الدولة العثمانية تبحث عن خلاصها – والأعين مثبتة على أوروبا – فى إقتباس النماذج التى تقدمها هذه الأخيرة كغذاء ثقافى. وتبدو النتائج مذهلة: ففى فجر عهد عبدالحميد الثانى، نجد أن الرومانتيكيين المتأخرين الذين سوف يبكون، شأنهم فى ذلك شأن بيير لوتى، إختفاء تركيا القديمة، ضحية حداثة كلية الحضور واخطبوطية، سوف يصبحون حشداً غفيراً.

على ان التنظيمات ان تتوصل الى وضع حد لانحطاط الامبراطورية. فهذه الأخيرة، المعرضة لأطماع الدول العظمى، والتى يمزقها انبثاق النزعات القومية، وتجتاحها رياح الانشقاق والثورة، سوف تمضى من أزمة الى أزمة وتستسلم لتقاذف الأمواج لها فى دوامات المسألة الشرقية. وليس النزاع مع مصر والذى ورثه عبدالمجيد غير الحريق الأول فى سلسلة طويلة من الحرائق – فى لبنان وفى كريت وفى البلقان وأماكن اخرى – التى لا تكف عن اضعاف الدولة التى سرعان ما سوف تسمى بد «الرجل المريض». وهو ما يعنى أن فترة التنظيمات لا تظهر فقط بوصفها مجرد عهد تجديد، فهى ايضاً عهد تمزقات كبرى.

### المصلحون

غالباً ما جرى تصوير التنظيمات على أنها ثورة فوقية، ولاجدال فى أن مصطلح الثورة قابل النقاش، إلا أذا كنا مستعدين لأن نضفى عليه معنى بالغ الاتساع، وفى المقابل، فمما لا جدال فيه أن الاصلاحات قد تمت بمبادرة من فريق جد محدود من الرجال، أما أن ضغوط الدول «التمدينية» وفورانات المجتمع العثمانى كان لها شأن ما فى التوجه الذى تبنته تركيا بعد عام ١٨٣٩ فهذا مما لا مراء فيه، إلا أنه لولا تحرك القصر وتحرك الباب العالى لكان من الأرجح للأمور أن تسير بشكل آخر، أو ، على الأقل، وفق ايقاع مختلف.

# سلاطين وباشاوات

يستحق الدور الذي لعبه السلاطين في تحريك عملية الاصلاح اشارة خاصة. ذلك أنه لا عبدالمجيد ولا من خلفوه كانوا سلاطين شكليين يكتفون بالبصم على قرارات متخذة في مكاتب الصدر الأعظم، فشأنهم في ذلك شأن ملوك الغرب المصلحين - والذين يبرز بينهم بطرس الأكبر بوصفه النموذج الأكثر اثارة

للاعجاب - ، نجد أنهم يشاركون في العمل الحكومي، ويساندونه و ، في حالة الضرورة، يوجهونه، وصحيح أن ملك عصر التنظيمات كان مايزال يشبه كثيراً والملك الذي سبقوه على عرش العثمانيين. فهو يشارك في مهرجانات السلاملك، ويخضع لبروتوكول تشريفات البلاط، ويبهر الشعب بجولاته عبر العاصمة، ويستقبل الرسل الأجانب... لكنه بلباسه المستمد الى حد بعيد من اللباس الأوروبي، ويأسلوب حياته، ويشكل تصوره لدوره على رأس الدولة، يجسد ايضاً، على نحو بليغ، روح العصر. وتتمثل هذه الروح في الحداثة والواقعية والانفتاح على افكار التقدم. والحال أن السلطان الحديث الطراز يحيا حياة مشابهة لحياة الملوك الأوروبيين، فهو يفتتح الثكنات والمدارس، ويحب أن يجد نفسه محاطاً بالأعمال الفنية القادمة من باريس وثيينا، ويحضر جلسات مجلس الوزراء، ويستمع الى الخبراء ويظهر على الملأ وصدره مزين بالأوسمة الغربية. بل إن عبدالعزيز سوف يتميز بقيامه، في عام ١٨٦٧، برحلة عبر أوروبا، وهو ما يشكل حدثاً غير مسبوق يتميز بقيامه، في عام ١٨٦٧، برحلة عبر أوروبا، وهو ما يشكل حدثاً غير مسبوق في تاريخ الامبراطورية.

والحال أن ورثة محمود الثانى قد تشربوا منذ طفواتهم فن الحكم الجديد. ولدى ارتقاء عبدالمجيد الأول العرش، وهو فى الثامنة عشرة من العمر، يحس أن بوسعه التباهى بدراية معقولة باللغة الفرنسية والتميز بتعلم جيد نسبياً، يعطى مكانة متساوية للفنون والعلوم، أما أخوه عبدالعزيز، الذى سوف يخلفه فى عام ١٨٦١، فهو يبدى مزاجاً أكثر ريفية، ويعشق الرياضة والصيد ويهتم بتريية الحيوانات، لكن ذلك لن يمنعه من التحمس، بدرجة تفوق تحمس أخيه الأكبر، للروح الأوروبية، ولا من العمل بنشاط من أجل إنجاز الاصلاحات.

ولعل مراد الخامس، الذي لم يدم حكمه إلا بضعة أشهر (يونيو - اغسطس ١٨٧٦)، كان مؤهلاً أكثر من الآخرين لدوره كملك مصلح. فهذا الابن البكر لعبدالمجيد كان قد تلقى، شائه في ذلك شأن ابيه، تعليماً متنوعاً يشتمل برنامجه،

بين دروس أخرى، على دروس فى اللغة الفرنسية وفى الموسيقى الغربية. وعند بلوغه، اتيحت له فرصة المشاركة فى رحلات عبدالعزيز وخاصة فى الجولة الأوروبية التى لا تنسى والتى قادت السلطان العثماني إلى باريس واندن. وسرعان ما تسنى له الاستفادة من نصائح وآراء لفيف من الأصدقاء -- من المثقفين ورجال الأعمال والضباط وكبار الموظفين... وفى عام ١٨٧٧، يصل به الأمر الى حد طلب الدخاله الى عالم الماسونية الحافل بالاسرار، أما أنه قد اختار، للاطلاع على هذه الاسرار، محفلاً تابعاً للمحفل الشرقي الفرنسي الكبير، فإن ذلك لما يمثل حدثاً بالغ الدلالة. فالرهان على الماسونية الفرنسية كان، في ذلك العصر، اختياراً للعقلانية والروح القواتيرية ولأفكار الثورة الكبرى؛ كما كان مغامرة بايلام العالم الاسلامي ايلاماً عميقاً.

والراقع ان عبدالحميد الثاني، أخ وخليفة مراد الخامس، هو وحده الذي يبدو نشازاً في هذه الكوكبة من السلاطين العصريين. وقد احتفظ له الاخلاف بصورة طاغية دموى، يحيا محاطاً برجال الشرطة وبالجواسيس. على ان «السلطان الأحمر» ينتمى الى ذات النموذج الذي ينتمى اليه اسلافه. والحال أن طفولة تتميز بالاجتهاد في الدراسة وشباباً عامراً بالمناقشات الطويلة مع مختلف الجلساء قد جعلا منه أميراً عليماً بأحوال الدنيا، مدركاً المشاكل العديدة التي تواجهها الامبراطورية العثمانية. وعندما يأخذ مكان مراد، في أواخر صيف عام ١٨٨٨، فإنه يصبح واحداً من اكثر انصار التحديث الذين وصلوا الى السلطة حماساً. أما أنه قد أدار ظهره بسرعة بالغة اليبرالية السياسية لكي يتجه الى أساليب حكم أوتوقراطية بشكل مطرد، فإن ذلك لا يغير من الأمر شيئاً: ففي عهده – الذي تميز من جهة اخرى بالعديد من الشوائب – عرفت التنظيمات أوجها.

وإذا كان ورثة محمود الثاني قد تمكنوا من أخذ الاصلاحات على عاتقهم، فجعلوا من القصر أحد البؤر الأكثر وضوحاً للتحديث، فإن من الملائق على أية حال

الاعتراف بأن الدفعة الأولى غالباً ما كانت تجيىء من المكاتب الوزارية للباب العالى، ففي حين أن السلاطين قد لعبوا بحماس دورهم كواجهة للتنظيمات، نجد أن الوزارات قد شهدت عمليات إعداد المشاريع وتكوين اللجان وتحرير مسودات المراسيم، والحال أن الوزراء، الذين قانوا هذا النشاط كله، قد احتلوا في تطبيق التجديدات مكانة تعتبر، على الأقل، مماثلة في أهميتها للمكانة التي تخص السلاطين الذين كانوا يخدمونهم.

ومن بين المؤسسين الرئيسيين احركة الاصلاح، تجب الاشارة في المقام الأول الى مصطفى رشيد باشا (١٨٠٠ – ١٨٥٨)، ملهم مرسوم جولخانه السلطاني. فهذا الرجل الرئيسي للأزمنة الجديدة، والذي يعتبر «أب» التنظيمات، كان قد سار على درب مماثل الدرب الذي سار عليه كثيرون من رجال النولة الآخرين في ذلك العصر. ولما كان قد انحدر من اسرة جد متواضعة - كان والده احد مديري الأوقاف الخيرية للسلطان بايزيد الثاني - ، فقد بدأ بالانخراط في سلك دراسات علوم الدين. وفيما بعد، بفضل مساندة أحد اعمامه، السيد على باشا، تسنى له العمل كأمين للباب العالى. ومنذ تلك اللحظة، لم يعد امامه إلاَّ ان يرتقى، واحدة اثر أخرى، مختلف المراتب التي سوف تسمح له بالصعود الى أعلى وظائف الدولة. ففي عام ١٨٣٢، يشغل منصب السكرتير الأول للامدى، وهي خدمة مسئولة عن إدارة الشئون الداخلية والخارجية للامبراطورية. وبعد ذلك بعامين، يجرى ارساله سفيراً الى باريس، مما يشكل خطوة أولى لعمل ديبلوماسي سوف تكون الاقامة في لندن أبرز علاماته، وفي عام ١٨٣٧، يجرى تعيينه وزيراً للشئون الخارجية. وسوف يتعين عليه الانتظار الى عام ١٨٤٦ لكى يصعد الى منصب الصدر الأعظم، لكنه يبدو منذ ذلك الحين بوصفه واحداً من أبرز شخصيات الباب العالى، حيث يتميز على نحو خاص بمثابرته على تحقيق الاصلاحات الأكثر جسارة. وهو يلعب بورقتين رئيسيتين : إمتلاك ناصية اللغة الفرنسية والدراية الجيدة بالشئون الأوروبية. وخلال سنوات خدمته كسفير، يطلع أيضاً على الأفكار التي تهم

الشباب، وذلك، جزئياً، من خلال الماسونية التى سوف يصبح، لدى عودته الى تركيا، أحد دعاتها المتحمسين. والواقع أن اعلان مرسوم جواخانه السلطانى، فى بداية عهد عبدالمجيد، قد جعل منه الشخصية البارزة للتنظيمات. على أن مسيرته العملية ان تكون مع ذلك اقل تقلباً، فهى تتأرجح بحسب الظرف السياسى، وتقلبات مزاج السلطان المفاجئة والمؤامرات. وعند وفاته، في عام ١٨٥٨، يخلف وراءه خمس توليات لمنصب الصدر الأعظم، وعدة بعثات الى الخارج وفترتى تعيين، لمدتين طويلتين نسبياً، على رأس وزارة الشئون الخارجية.

أما ائمة التنظيمات الآخرون – محمد أمين على باشا (١٨١٥ – ١٨٧١)، محمد فؤاد باشا (١٨١٥ – ١٨٦٩)، مدحت باشا (١٨٢١ – ١٨٨٤) – فإن سيرة محمد فؤاد باشا (١٨١٥ – ١٨٦٩)، مدحت باشا (١٨٢١ – ١٨٨٤) – فإن سيرة كل منهم تظهر تشابهات عديدة مع سيرة مصطفى رشيد : شباب مكرس الدراسات الدينية، فترة إعداد في المراتب الدنيا للبيروةراطية العثمانية، إقامة أو عدة اقامات في اورويا، وظائف ادارية متنوعة، وأخيراً دخول المجالات القيادية في أغلب الأحوال عبر وزارة الشئون الخارجية، وفي جميع الحالات، يمر النجاح عبر انفتاح على الغرب. لكن الدراسات الكلاسيكية – التي تتمثل هنا في التعليم الذي تقدمه المدارس الدينية – يبدو أنها قد أسهمت ايضاً في نجاح المصلحين. فهؤلاء الرجال، حتى وإن كانت أعينهم تنظر الى أوروبا، انما يدينون لهذا الانفراس في الثقافة القديمة بما سوف يمثل مأمنهم الرئيسي – احترام القيم التقليدية – وإن لم يكن غير مظهر خارجي.

وبعد مصطفى رشيد، ربما كان محمد أمين على باشا هو الذى لعب الدور الأنشط في تطبيق الاصلاحات، فهو، على أية حال، يمسك بزمام الأمور مدة أطول. والحال أن هذا الابن لتاجر صغير من تجار اسطنبول قد عرف صعوداً بالغ السرعة، ولما كان قد دخل في خدمة الباب (العالى) وهو لم يزل دون العشرين من عمره، قإنه لم يكن أمامه غير عشر سنوات لكي يتم تعيينه سفيراً في لندن

(۱۸٤١)، وذلك بفضل ميله الى اللغات الأجنبية. ومنذ ذلك التاريخ، تتقاطع مسيرته العملية مع مسيرة مصطفى رشيد، أكان ذلك عندما يخلف هذا الأخير فى منصب وزير الشئون الخارجية أم عندما يحل محله فى منصب الصدر الأعظم، وهو المنصب الذى سوف يشغله مع انقطاعات منذ عام ١٨٥٧ وحتى موته فى عام ١٨٧٧. وقد ربط مصطفى رشيد اسمه باعلان مرسوم جولخانه. أما على بإشا فسوف يكون أحد المخططين لوثيقة ذات أهمية مساوية، هى الخط الهمايونى (المرسوم السلطانى) الصادر فى عام ١٨٥٧، والذى يشكل برنامجاً جديداً للاصلاحات اصدره السلطان عبدالمجيد بعيد انتهاء حرب القرم. كما أنه سوف يكون أحد المحركين الرئيسيين للمجلس الأعلى للاصلاحات (مجلس – اى عالى – يكون أحد المحركين الرئيسيين للمجلس الأعلى للاصلاحات (مجلس – اى عالى – اى عالى التحديثية وتطويرها.

أما محمد فؤاد باشا، المعاصر لعلى باشا وأحد أقرب معاونيه، فإن مسيرته العملية كانت أقل سرعة من مسيرة راعيه وصديقه، لكنها كانت رائعة مثلها، وهو ينحدر من أسرة العلماء، وقد بدأ بالترجه الى دراسة الطب و ، بعد دراسات فى هذا المجال، التحق بالجهاز الطبى للجيش. إلا أنه سرعان ما سمحت له درايته باللغة الفرنسية بتغيير توجهه. ويتمثل الحدث الحاسم فى حياته فى دخوله، فى عام ١٨٣٧، الى تلك البيئة التحضيرية الحقيقية لرجال الدولة والتى تتمثل فى مكتب الترجمات (ترجمة أوضاسي) التابع للباب العالى والذى كان محمود الثانى قد الشفارة العثمانية فى لندن. ويمثل ذلك بداية لمسيرة سوف تسمح له بعد ذلك باثنى عشرة عاما بالصعود الى منصب وزير الشئون الخارجية، استناداً الى دعم من جانب على باشا. ومنذ ذلك الحين، يصبح جزءاً لا يتجزأ من فريق الرجال الذين يمسكون بمقاليد أمور الامبراطورية. ولما كان صدراً أعظم عدة مرات، وعضواً فى يمسكون بمقاليد أمور الامبراطورية. ولما كان صدراً أعظم عدة مرات، وعضواً فى المجلس الأعلى للاصلاحات – الذى سوف يتولى رئاسته خلال بضع سنوات – ،

فإنه سوف يلعب حتى موته، في عام ١٨٦٩، دور الذات الأخرى لعلى باشا، حيث يتبادل معه الحظوات والوظائف، ويحل محله في كل فترة غضب عليه، وإن كان يواصل بحزم عين سياسة الاصلاح المؤسسي والاقتصادي والاجتماعي التي سار عليها.

أما آخر كيار المصلحين في ذلك العصر، مدحت باشا، فهو الوحيد الذي سار، في درب تولى المستوليات، مسيرة مختلفة الى حد ما عن مسيرة اسلافه. وصحيح اننا نجد في مسيرته معطيات ليس فيها ما هو غير عادى : طفولة تقضى في المدارس الدينية؛ شباب يتميز بالحصول على وظيفة صغيرة في الصدارة العظمي؛ بداية مسيرة عملية تتميز برحلة لعدة أشهر عبر أوروبا. إلا أنه في حين أن مصطفى رشيد وعلى باشا وفؤاد باشا قد التحقوا بالسلك الديبلوماسي، فإن مدحت باشا قد ارتقى مدارج السلطة بتميزه في مجال ادارة الولايات. فبعد أن شغل وظائف ثانوية مختلفة، عُين في عام ١٨٦١ واليا على ولاية نيش. وبعد ذلك بثلاث سنوات، يتم التكريس: فقد عهد اليه بولاية الدانوب - التي تشمل من الناحية العملية كل بلغاريا الحالية - ، مع حرية العمل هناك على انجاز جميع الاصلاحات التي تعتبر ضرورية. وهنا، وفي بغداد التي سوف ينقل اليها في عام ١٨٦٩، سوف يتمكن من البرهنة على مواهبه الاستثنائية كإدارى، حيث يبرز بوصفه أحد الممثلين الأكثر كفاءة المركزة العثمانية. ومنذ ذلك الحين، يتوالى التشريف والتكريم بايقاع سريع. وفي عام ١٨٧٧، سوف يصل الأمر بالسلطان عيدالعزيز الى حد وضعه لعدة أشهر على رأس الحكومة العثمانية. إلا انه لن يصل الى تحقيق الهدف الذي يتقاسمه مع عدد معين من الشخصيات الأخرى : اصدار دستور، إلا في عام ١٨٧٦، عندما يصبح الصدر الأعظم لعبدالحميد الثاني.

ومع مدحت باشا، تكتسب الصورة النمطية للمصلح العثماني بعداً جديداً بلا جدال : الانفراس في ما يمكن تسميته بالامبراطورية العميقة الأغوار. فعمل

مصطفى رشيد ومهندسى التنظيمات الآخرين كان مستمداً من الافتتان الذى أحسوا به تجاه الحضارة الأوروبية. وبالنسبة لهم، كان الاصلاح يعنى أن يستوردوا من الغرب الوصفات التى اثبتت فيه نجاحها. أما بالنسبة لأب دستور ١٨٧٦، فإنه يعنى أيضاً التمسك بالانصات الى صوت الولايات. وصحيح انه لا مصطفى باشا ولا على باشا ولا فؤاد باشا كانوا يجهلون أن بقاء الامبراطورية مرهون بمراعاة المشكلات الاقليمية. فكل واحد منهم يرجع اليه الفضل في عدد من التدابير الرامية الى تجديد نسيج عالم الولايات. لكن مدحت باشا هو أول مصلح كبير يجعل من هذا العالم المختبر الرئيسي للتنظيمات.

# ادباء وايديولوچيون

إذا كانت المبادرة بالاصلاحات تجيىء، أساساً، من القصر والمكاتب الوزارية، فإن الطبقة المثقفة لا تبقى مع ذلك سلبية. ففترة التنظيمات تتميز بظهور كوكبة كاملة من الأدباء الذين يجربون شيئاً فشيئاً الاشكال الأدبية المأخوذة عن الغرب الراوية، المسرح، البحث الفلسفى، فن الكتابة الصحفية – ويستخدمون هذه الوسائل التعبيرية لتوجيه النقد والسجال ولتقديم الدرس الى القادة ولتهذيب القراء. وقد يتصور المرء أن هؤلاء الكتاب ليسوا غير مجرد نشطاء بلا فائدة. لكن ذلك غير صحيح، فإذا كانت عجلة الاصلاح تتحرك، فالفضل فى ذلك إنما يرجع اليهم هم أيضاً. فعبر الحماس الذى يحتفون به بالحضارة الغربية وعبر الحمية التي ينادون بها بتحولات أكثر جسارة باستمرار، يسهمون إسهاماً فعالاً فى تحريك الأمور.

وعبر الصحافة بوجه خاص، والتي تأخذ في التطور اعتباراً من اربعينيات القرن التاسع عشر، تأخذ الانتلجنتسيا الجديدة في التعبير عن نفسها. وكانت لغالبية الجماعات الاثنية والطائفية في الامبراطورية صحفها. وهذه الصحف تعبر، بلغات مختلفة، عن ايمان مشترك بالتقدم وتتبنى أفكاراً مشتركة عن العدالة

والاخاء، إلا انه، هنا وهناك، تظهر ايضاً بشكل تدريجي أفكار تقويضية أكثر بشكل واضح، بما يؤدى الى ترعرع النزعة القومية: فمن جميع اطراف البلاد يتكاثر رسل إحياء للغات والثقافات الأصلية، يصل بهم الأمر احياناً الى حد المطالبة بايجاد استقلال ادارى، في الولايات ذات التركيب السكاني المختلط، يحترم الخصوصيات المحلية.

والى جانب الصحيفة، سوف يجرى دفع المسرح أيضاً الى لعب دور هام. وهو في البداية مسرح مأخوذ بالكامل عن أوروبا: اذ يجرى ترجمة شيللر وقيكتور هيجو، واقتباس موايير؛ وهكذا يتعرف المشاهدون على الهجاء الاجتماعي وموضوعات الدراما البورچوازية. وعند أواخر عهد عبدالمجيد، يتشكل أيضاً برنامج عروض مسرحية عثماني، تؤديه في البداية فرق أرمنية، ثم تؤديه فيما بعد فرق تضم عدداً من الممتلين المسلمين. والحال أن هذه المسرحيات، المبنية بالكامل في أغلب الأحيان على نجاحات المشاهد الأوروبية، تتحدث عن ايجابيات الحضارة الغربية وتعلى من شأن الأفكار وأساليب الحياة الواردة من أوروبا وتشيد، على نحو مواز، بمبادىء كالحب والوطن، وحس الشرف، وعشق الحرية والعدالة. على أنه لا مجأل النظر الى الذات بانشداه في مرأة الغرب. ذلك ان عدداً من الأعمال المسرحية لا يتردد في الهجوم على المجنونين بالنزعة الأوروبية، المستعدين المستسلام للدين الجديد دون أبسط تمييز. فعلى غرار كبار مهندسي التنظيمات، يبرز مسرحيو ذلك العصر بوصفهم دعاة توليف: فإذا كانوا يسخرون من عادات للاضي، فإنهم لا يبدون مع ذلك أقل ثباتاً في تعلقهم بالقيم التقليدية.

ومما يدعو الى الدهشة أن الرواية، وهي الوسيلة التعبيرية الرئيسية للأدب الأوروبي، لن تظهر في ترسانة الكتاب العثمانيين إلا نحو عام ١٨٧٠. وهنا ايضاً، فإن الأمور قد بدأت بالترجمات: تيليماك لفنيليون (ترجمت الى التركية في عام ١٨٥٠)، البؤساء لهيجو (١٨٦٢)، روبنسون كرونو لدانييل ديفو (١٨٦٤)،

ميكروميجا لقولتير (١٨٧١)... والحال أن المحاولات الروائية الأولى خلال فترة التنظيمات، والمستندة الى هذه النماذج، لا تشكل بالتأكيد أعمالاً كبرى: فالسذاجات والروح العاطفية المبتذلة الباكية تشكل قوامها الرئيسى، على أنها تحسن تماماً أداء وظيفتها التربوية، إذ تدعو بفعالية الى الحضارة الحديثة، ويعلى هذا النوع من الروايات من شأن العلاقات بين الجنسين ويستمتع بتناول مشكلة التحرر الانثرى. لكن عدداً من الأعمال سوف يذهب الى ما هو أبعد من ذلك ويجتهد في رصد عيوب مجتمع موزع بين الشرق والغرب،

وبين رواد الأدب الجديد، تحتل ثلاثة اسماء مكانة مميزة بشكل خاص : منيف باشا (۱۸۲۸ – ۱۹۱۰)، ابراهیم شینازی (۱۸۲۱ – ۱۸۷۱) وضیاء باشا (۱۸۲۰ - ۱۸۸۰). أما الأول، رئيس تحرير جريدة - اي حوادث ـ جريدة الحوادث)، فهو يدخل في عداد آباء الصحافة العثمانية. وشائه في ذلك شأن غالبية الكتاب الاجتماعيين في ذلك العصر، فإنه يهتم بكل شيء - القانون، الاقتصاد، الأدب، الفلسفة - وينكب على نشر المعارف الغربية بكل حماس عصامى ثقف نفسه بنفسه. وعمله الأكثر أهمية هو مجموعة حوارات مترجمة عن فينيلون وفونتينيل وقواتير. ويتميز هذا العمل، المنشور في عام ١٨٥٩، بطابع ثوري حقيقي. ولما كان عبارة عن تجميع لأفكار جديدة، فإنه يعرض على الانتلجنتسيا العثمانية موضوعات التأمل كطبيعة الانسان ومفهوم الوطن أو الأسس الاخلاقية للمجتمع، والتي لم يسبق قط طرحها بهذا الشكل. كما يتمين منيف باشا بتأسيسه، في عام ١٨٦٢، للجمعية العثمانية للعلوم والسان حالها، مجمع - اي فنون (مجمع الفنون). وخلال السنوات التي ظهرت فيها هذه المجلة، نجد أنها قد لعبت في تركيا دوراً مماثلاً في أهميته المعمية الدور الذي لعبته الانسيكلوبيديا الكبرى في فرنسا في القرن الثامن عشر، ولم تكن مهمتها تتمثل في مجرد الاسهام في ترويج مجموعة كاملة من المعارف. فهي، بشكل اساسى اكثر، تشكل احد اول المختبرات التي رأت النور في الامبراطورية العثمانية للفكر المستند الى المشاهدة والتجرية.

كما أن ابراهيم شينازي وضياء باشا، المعاصرين لمنيف باشا، قد كرسا هما أيضاً جانياً كبيراً من حياتهما للصحافة، حيث جعلا من المقال الافتتاحي السلاح المبن للمعركة التي خاضاها من أجل تبديل حال البلاد. وتتمين مسيرة كل منهما بسمات مشتركة كثيرة. فقد دأب كل منهما على النضال من اجل الاصلاحات. كما ان كلا منهما لم يتردد في الهجوم على نظام حكم الصدرين الأعظمين الرئيسيين لعبدالعزيز: على وفؤاد، اللذين اعتبرهما كل منهما جد محافظين. وأخيراً، فإن كلاً منهما قد كابد عنت السلطة، حيث دفع كل منهما ثمن انتقاداته المتواصلة الحكومة باجتياز تجربة المنفى لسنوات عديدة. على أن شيئاً واحداً يفصل بينهما : تباين موقف كل منهما من التراث الاسلامي. فشينازي، الشديد الاعجاب بفلسفة التنوير، نادراً ما يتخذ من الاسلام مرجعاً، بل ويبدو أنه يدير ظهره له، أما ضياء، على الضد من ذلك، فإنه يستمد جانباً مهماً من الهامه من الفكر الصوفى الاسلامي ويبدى نزعة محافظة دينية وثقافية تجعل منه أحد اصوات الحداثة العثمانية الأكثر اشكالية. على ان مثقفى التنظيمات لا يقيمون لذلك وزناً كبيراً. فالرجل الواحد - وتلك هي حالة ضياء - قد يحس تماماً بأكبر قدر من الارتياب في النماذج الواردة من الغرب ويتميز، من جهة اخرى، بوصفه أحد المدافعين الأكثر تحمساً عن الأفكار الجديدة.

ولما كان شينازي وضياء قد تصدرا السجال السياسي والأدبى، فإنهما قد مارساً تأثيراً ملحوظاً على الانتلجنتسيا العثمانية في عهد عبدالعزيز، على أن أحد تلامذتهما، وهو نامق كمال (١٨٤٠ – ١٨٨٨)، هو الذي سوف يتميز بوصفه الكاتب الأكثر تمثيلاً للتنظيمات. الأكثر تمثيلاً، ولكن ايضاً الأكثر موهبة والأكثر انتاجاً: فقد خلف روايات ومسرحيات و، بشكل خاص، انتاجاً صحفياً غزيراً نجد فيه كل ايمانات العصر، مصاغة بقوة.

والواقع أن مجلة عبريت (العبرة)، الصادرة بين عامى ١٨٧١ و ١٨٧٣، كانت المسب الرئيسى لهذه الكتابات النثرية الغزيرة. لكن نامق كمال كان قد تمكن قبل

ذلك بالفعل من تقديم برهان موهبته في مجلة تصوير – اى افكار (تصوير الأفكار)، وهي مجلة انشأها شينازي في عام ١٨٦٢، وفي عشر صحف أخرى. والحدث الأكثر أهمية، في هذه المسيرة الواسعة الحركة، هو مشاركته، قرب أواخر ستينيات القرن التاسع عشر، في مجلة حُريت (الحرية) ، الصادرة في لندن بمعاونة ضياء باشا وعدد من الرجال الآخرين. فهنا، في المنفى، نجد أن المثقف المعارض، المتحرر منذ ذلك الحين من ضغوط الباب العالى، سوف يجد الفرصة الشحذ اسلحته : كتابة نثرية إن لم تكن رائقة تماماً، فإنها على الأقل تتميز بالحمية والحماس؛ ذخيرة من الأفكار التقويضية الرامية بشكل خاص الى لبرلة نظام الحكم والمؤسسات.

وعبر مقالاته الصحفية، كما عبر أعماله الأدبية بشكل محدد، يبرز نامق كمال على نحو خاص بوصفه مدافعاً متحمساً عن فكرة الحرية، ومن خلال تبنيه لأحد المبادىء العظيمة لاعلان حقوق الانسان، كان أول من اتجه، بين مثقفى جيله، الى تأكيد أن الانسان يولد حراً وأن هذه الحرية «ضرورية ضرورة الماء والهواء». وفي مقال شهير في مجلة عبريت ظهر في زمن شدد فيه نظام عبدالعزيز ضغوطه على المثقفين، ان يتردد (نامق كمال) في الاعلان بشكل أوضح : «إن حق وواجب الانسان ليس هو أن يحيا فحسب، بل ان يحيا حراً».

ولما كان نامق كمال قد ولد لأسرة غارقة في التصوف الاسلامي، فإنه، بوصفه مسلماً صالحاً، يعتبر هذه الحرية هبة من الله. لكنه يشير ايضاً اشارة قوية الى أن المجتمع – وبشكل اكثر تحديداً الدولة التي تتوج البناء الاجتماعي والسياسي – يرجع اليه واجب اصدار القوانين بما يكفل لكل انسان احترام حقوقه الأساسية و بشكل مواز ، المساواة أمام القانون. إلا أن من السابق لأوانه كثيراً، في ستينيات وسبعينيات القرن التاسع عشر هذه، أن يكون بوسع أنسان شديد التعلق بالاسلام كنامق كمال أن يفكر في قانون علماني بشكل خالص، مستقل عن

الشريعة. على أنه كان بوسعه القول، بشكل جد بليغ، أن المجتمع الحديث لا يمكنه التمشى مع التعسف والجور؛ وأن قوانين عامة، يعترف بها الجميع وتطبق على الجميع، دون تمييز في المرتبة أو على اساس الانتماء الإثنى أو الطائفي، يجب ان تنظم عمل الهيئة الاجتماعية،

واذا كان نامق كمال، في مرافعاته المؤيدة لدولة تحترم القانون، يستند عن طيب خاطر الى الاسلام، فإنه يتخذه مرجعاً له باصرار اكثر بكثير عندما يدعو الى فصل صارم بين السلطات والى تدشين نظام حكم دستورى ، في الامبراطورية العثمانية، قادر على ان يتيح للمجتمع المدنى امكانية التعبير عن تطلعاته. ومستمداً من المؤسسات الاسلامية مفهوم المشورة، تشاور الجماعة، فإنه لا يتردد في تأكيد ان فكرة الحكومة التمثيلية تجد إقراراً لها في التراث الاسلامي ولا تتطلب غير اعادة الحيوية اليها لكي تنسجم انسجاماً تاماً مع متطلبات الدولة الحديثة. إلاّ انه تحت غطاء العودة الى التراث هذا، فإن ما يدور الحديث عنه في الواقع هو القضاء على الحكم المطلق وتطبيق برنامج ليبرالي، تعتبر الملكية الدستورية مدعوة الى ان تشكل احد اعمدته الرئيسية. أما النموذج الذي يراه نامق كمال فإنه لا يفوح برائحة تمرد زائدة : فهو نموذج دستور الامبراطورية الثانية الذي قدمه نابوليون الثالث الى فرنسا، مع مزجه الذي يتميز بالدهاء بين السلطة الأوتوقراطية والأجهزة التمثيلية. ومن الواضح أن نامق كمال، باستبعاده النظم الأخرى الأكثر جذرية، إنما يرمى الى اللعب بورقة الاعتدال. لكن ذلك لا يقلل من واقع ان نزعته الدستورية الكفاحية تحمل في طياتها انقلابات سياسية ليس من شانها إلا ان تؤدى إلى تخفيف ضغط، بل الى اختفاء، الملكية العثمانية.

ومن المؤكد أن فى ذلك ما يدعو الى اثارة انزعاج السلطان ووزرائه. وسوف ينتاب القلق هؤلاء بقدر ما أن نامق كمال وعدداً من المثقفين الليبراليين الآخرين، يبرز بينهم بشكل خاص ضياء باشا، والأمير المصرى مصطفى فاضل (١٨٢٩

-١٨٧٥) والكاتب الاجتماعي على سواوي (١٨٣٨ - ١٨٧٨)، قد شكلوا في عام ١٨٦٥ نوعاً من جمعية سرية على غرار جمعية الكاربوناري، بهدف ترويج الأفكار الجديدة. والواقع ان هذه الجماعة، التي سرعان ما تأخذ اسم «العثمانيين الشبان»، مثلما كانت هناك من قبل جماعة «ايطاليا الفتاة» أو «المانيا الفتاة»، إنما تتخذ من بلاغة الأدباء الذين تتألف منهم سلاحاً رئيسياً لها. والحال أن هذا السلاح سلاح رهيب. ولم يتأخر الباب العالى في التعرض لسيل متواصل من الانتقادات والمطالب، وشيئاً فشيئاً يصبح الصراع بين المعارضين والسلطة بالغ الحدة بحيث ان الحكومة تنتهي الي الرد رداً قاسياً.

والواقع أن النشر الذي تم في عام ١٨٦٧ لرسالة مفتوحة موجهة الى السلطان من أحد المحركين الرئيسيين لحركة العثمانيين الشبان، وهو مصطفى فاضل باشا، هو الذي اشعل البارود، ففي هذا الكراس الذي صدر في عدة عشرات من آلاف النسخ ووزع على نطاق واسع في الامبراطورية، شجب الأمير المصرى بلا مواربة مثالب السلطة ودعا الى برنامج اصلاحات يتمثل بنده الرئيسي في اقامة نظام حكم دستورى، وفي وجه هذه المطالب، كان رد فعل الصدر الأعظم، على باشا، فورياً: فقد خير على سواوى ونامق كمال وضياء وعدة رجال آخرين بين وظائف تافهة بلا عمل في الولايات النائية أو النفي الى اوروبا.

وبالنسبة العثمانيين الشبان، كانت السنوات الخمس التى قضوها خارج الامبراطورية سنوات اكتساب النضج، ففى العواصم الأوروبية التى وجنوا انفسهم فيها، واصلوا بشكل متزايد دعايتهم ضد الأوتوقراطية العثمانية. وبشكل خاص، اتيحت لهم الفرصة هناك التعرف على الأفكار والتقنيات وأساليب الحياة التى لم يكونوا يملكون عنها من قبل غير معرفة مستمدة من الكتب. وطبيعى ان هذا الاتصال المباشر بالعالم الغربى لم يكن من شأنه إلا أن يشكل اضافة الى قوة الاقتاع التى تتميز بها كتاباتهم.

والحال أن الحرب الدائرة بين الحكومة والعثمانيين الشبان سوف تستمر، مع انقطاعات تتميز بمبادرات العفو التي تتلوها ترحيلات جديدة الى المنفى، حتى ارتقاء عبدالحميد الثانى العرش. ويدور نزاع ثنائى الأطراف حول الوسائل التي يجب استخدامها والغايات التي يجب تحقيقها. والواقع، بشكل اساسى، هو أن الانتلجنتسيا الليبرالية تسعى الى ذات الهدف الذي يسعى اليه الباشاو المصلحون والذين تصطدم بهم : إبراء الرجل المريض بتزويده بجرعة قوية من الأفكار السياسية والقيم الثقافية والتجديدات التقنية المأخوذة عن الغرب. ولكن كيف يتم تقدير الجرعة؟ إن السلطان ووزراءه، بوصفهم رجال السلطة، يتفوهون عن طيب خاطر ببيانات ليبرالية لكنهم يحترسون من تقديم تنازلات كثيرة. أما العثمانيون الشبان، على الضد من ذلك، فإنهم، لكونهم متعطشين الى الحرية والى العدالة، يرون أن نظام الحكم النيابي هو وحده القادر على تجسيد ما ينشدون. ويبدو لهم أن من المستحيل الاكتفاء بالنزعة الاصلاحية السلطوية التي كانت الحكومة، من أن من المستحيل الاكتفاء بها.

وفي هذه المواجهة بين نهجين متباينين التنظيمات، فإن جهاز الدولة هو الذي سوف تكون له – مؤقتاً – الكلمة الأخيرة. والواقع ان الدستور الذي كان أعز اماني العثمانيين الشبان لن يصدر، غداة ارتقاء عبدالحميد الثاني العرش، إلاً لكي يجرى تعطيل العمل به بسرعة واسدال الستار عليه. فهل يعني ذلك ان النضال الذي خاضه نامق كمال ورفاقه كان بلا طائل؟ من المؤكد ان عدم نجاح العثمانيين الشبان في ان ينتزعوا من السلطة نظام حكم نيابي دائم انما يشكل فشلاً. إلا أن من المناسب ان نحسب لهم، بالمقابل، نجاحهم في تعبئة جزء من الرأى العام لحساب الأفكار الجديدة. ومن الواضح أنه لا شينازي ولا ضياء ولا نامق كمال كانوا سياسيين محنكين. لكنهم تمكنوا من أن يكونوا مربين جيدين.

### جنود الأصلاح المجمولون

سلاطين، صدور عظام، ايديواوچيون، أدباء مشهورون.. هؤلاء هم المتلون البارزون التنظيمات. وإلى جانبهم، كان هناك ايضاً جنود الاصلاح المجهولون: البيروقراطيون، الخبراء، الحقوقيون، الفنيون؛ ضباط الجيش الجديد، المدرسون، اعضاء مختلف اللجان الاستشارية، باختصار ، كل اولئك الذين شاركوا في صوغ أو تطبيق مشاريع الاصلاح، كل اولئك الذين اسهموا، من شتى ارجاء الامبراطورية، في نشر الحداثة العثمانية.

ولتكرين فكرة عن هذه الكوادر المجهولة الاسماء لحركة الاصلاح، يمكننا، على سبيل المثال، الالتفات الى أحد المحافل الماسونية العديدة التى ازدهرت عبر مختلف ارجاء الامبراطورية منذ عهد عبدالمجيد والقاء نظرة سريعة على قائمة الأعضاء. وصحيح أن هذه الماسونية العثمانية، الجياشة بالحركة، قلما تحتمل مقارنة مع الماسونيات الغربية في العصر نفسه، والتي تشكل كنائس حقيقية للروح الجديدة. فهي لم تلعب دوراً سياسياً إلا نادراً ولم تشارك في التحريض الايديولوچي إلا بوصفها قوة مساندة. على أن ذلك لا يقلل من واقع انها شكلت احد التجليات الأكثر دلالة للجيشان الاجتماعي والثقافي الذي قادت اليه التنظيمات.

وهناك حالة بين حالات اخرى: تلك هى حالة محفل اتحاد الشرق الذى اسس فى اسطنبول فى عام ١٨٦٣. فهذا المحفل، المرتبط بمحفل الشرق الكبير الفرنسى يستظل، كما يشير الى ذلك اسمه، بظل فكرة من الافكار الهادية للتنظيمات: التعايش الأخوى، الوفاق بين الأجناس. وفى عام ١٨٦٩، سوف يضم مائة وثلاثة وأربعين عضواً قادمين من مختلف آفاق المجتمع العثماني. فبين المنتمين اليه، نلاحظ وجود عدة فرنسيين وعدة منحدرين من بلدان أوروبية أخرى قدموا البحث عن حظ سعيد فى الشرق: حرفيون متخصصون فى صنع منتجات فاخرة، صيارفة، تجار، محام ليس شخصاً آخر غير لوى آميابل، احد الشخصيات

الرئيسية للماسونية الفرنسية. لكن المحفل يجمع بشكل خاص عدداً كبيراً من المنتمين الى الاقليات في الامبراطورية. ونحن نجد فيه في البداية فريقاً هاماً من وجهاء الطائفة الاسرائيلية. كما ان اليونانيين ممثلون فيه من خلال الصحفي چان قريتوس، والوسيط الكسندر إزميريديس، والتاجر الكريتي كليانتي سكالييري ونصف دزينة لا بأس بها من الشخصيات الأخرى. أما الأرمن، الأوفر عدداً بكثير، والذين يشكلون جزءاً منه، فإنهم ينتمون هم ايضاً، في غالبيتهم، الى عالم الصرافة أو التجارة، لكننا نجد في عدادهم ايضاً مأموري قضاء (خاصة نرسيس داديان، المعرف بأنه «عضو مجلس التحقيق الجنائي التابع لوزارة الشرطة») وموظفين وأعضاء مهن حرة.

لكن الشيء الأكثر اثارة في عضوية المحفل هو وجود خمسين من المسلمين. وغالبية هؤلاء الأخيرين ينتمون الى الجيش. إلا أننا نجد بينهم أيضاً عدداً من مأموري القضاء وعدداً معينا من رجال الدين. وقد نجع المسئولون عن المحفل في تجنيد اشخاص يحتلون، غالباً، مناصب رئيسية. وتضم قائمة الأعضاء في عام ١٨٦٩ – بين اعضاء آخرين – الياور الأول للسلطان (رؤوف بك) وكذاك المسئول الأول عن غرفته (جميل بك)، وأحد مفتشي وزارة الشرطة (عبدالرحمن حلمي افندي) واثنين من الولاة (محمد رمزي افندي، والي شيو، وعزت باشا، والي القدس السابق)، وعدة عسكريين من المراتب العليا وأربعة قضاة المحكمة التجارية ونحو خمس عشرة من الموظفين من مختلف المستويات. وفي السنةالسابقة، كان المحفل قد تمكن من تجنيد عضوين مهمين بشكل خاص: ابراهيم ادهم، رئيس مجلس الدولة، والأمير مصطفى فاضل، إمام العثمانيين الشبان.

ومن الواضع ان المائة وثلاثة واربعين شخصية الذين يضمهم اتحاد الشرق في اواخر ستينيات القرن التاسع عشر هذه لا يشكلون غير جزء ضئيل من عدد الرجال المستنيرين الذين اسهموا ف تحقيق الاصلاحات. لكنهم يشكلون، كما تجب الإشارة الى ذلك، عينة ممثلة لهم إلى أقصى حد،

وكما يشهد على ذلك قوام اتحاد الشرق، فإن البيروقراطية والجيش يقدمان نسبة هامة من جنود الاصلاح. وليس في ذلك ما يدعو الى الاستغراب. فقد كانت مكاتب الادارة والثكنات المختبرات الأولى للتنظيمات. ومنذ عهد محمود الثانى، جرى اعطاء الأولوية لتكوين موظفين مؤهلين، يملكون زمام اللغات الغربية، وكذلك لتكوين جيش حديث، خاضع لاشراف مدريين فرنسيين أو انجليز أو ألمان. ولم تتأخر هذه الجهود في إتيان ثمارها. فنحو عام ١٨٧٠، يتميز البيروقراطى من النموذج العثماني، في المراتب المتوسطة والعليا على الأقل، بدرايته الحسنة بالفرنسية وباستعداده لتمثل اساليب العيش والأفكار المأخوذة عن الغرب. وبالمثل، فإن الضابط لم يكتف بتغيير زيه العسكرى، فهو يكتسب ايضاً شخصية جديدة. ولكونه على اتصال دائم بالتقنيات وبالعلوم الرئيسية، فإنه يظهر بوصفه رأس حربة التحديث. وهو تحديث يتمشى مع جرعة معينة من الميل الى الهدم: فرجل الحرب المنتمي الى عصر التنظيمات، والذي يقرأ، في اوقات فراغه، قولتير وروسو – اللذين يلتهم اعمالهما سراً – ، انما يفتح الباب امام الثورات التي سوف تحدث في المستقبل.

والى جانب العسكريين وموظفى الدولة المدنيين، يبرز فريق آخر دفعة واحدة: ذلك هو فريق التجار والصيارفة. والحال أن هؤلاء الرجال، المنحدرين كلهم تقريباً من طوائف الأقليات، كان عليهم أن يلعبوا دوراً يعرفونه جيداً: دور وسطاء من الدرجة الأولى بين اوروبا والامبراطورية العثمانية. وإذ كانوا متخصصين في تبادل السلع وفي تحركات رأس المال، فإنهم يقومون ايضاً بترويج اساليب الحياة والفنون التقنية والفلسفات. لكنهم يتولون ايضاً اداء مهمة أخرى: مهمة تمويل التغيير. فبالاعتماد على اموالهم جزئياً تبنى الدولة القصور والثكنات والمدارس التي ترمز الى الروح الجديدة. وهم الذين يفتحون مضخة القروض التى سوف تعتمد عليها الدولة لتجديد الجيش وبناء المرافق الضرورية للانطلاق الاقتصادي الدلاد.

وبين جمهرة اولئك الذين اسهموا في نشر الاصلاحات، يمكننا أن نميز ايضاً دون صعوبة كوكبة واسعة من الأفراد الذين يمارسون حرفاً مختلفة أو مهناً حرق صحفيين، أطباء، صيادلة، مهندسين، محامين، ساعاتية، ميكانيكيين... إنها حرف جديدة، نشأت عن التغريب. وهؤلاء الممارسون، أكانوا قد حصلوا على تأهيلهم في أوروبا أم في اسطنبول، يتقاسمون كلهم روح التنظيمات ويبرزون بين المدافعين الأكثر فعالية عن المعارف الجديدة والتقنيات الجديدة. ويفضلهم، سوف تكفى عدة عقود لأن تتمكن الروح العصرية، في الوسط الحضري على الأقل، من الاندراج في نسيج الحياة اليومية.

والواقع ان عدداً معيناً من هؤلاء المجددين كانوا أوروبيين اختاروا النزوح (الى الامبراطورية العثمانية)، ورصيدهم الرئيسى هو الدراية. فصانع الأحذية يجيىء من اقليمه الفرنسى بنموذج نعل. والصيدلى الذى تخرج من جامعة باريس يجيىء بمعادلاته الكيميائية. والمهندس الذى تعلم فى برلين يصل ومعه كرتونات مليئة بالمشاريع. وام تتأخر غالبية هؤلاء الأجانب عن التأقلم مع المناخ الجديد، فهم يمدون جنوراً لهم فى البلد، ويربون متعلمين أو تلامذة مستعدين لحمل المشعل. وربما كان الطب العثمانى هو المستفيد الأول من هذا التدفق للعقول والمعارف صوب الشرق، فخلال عهد عبدالعزيز، كان فى تركيا عشرات من الأطباء القادمين من أوروبا، الحريصين كلهم على اداء عملهم بما يتمشى مع آخر اكتشافات العلم.

وهناك فريق آخير جدير بالانتباه، هو فريق رجال الدين، وبنحن لا نجد من بينهم غير عدد جد ضبيل في قائمة اعضاء اتحاد الشرق. لكن من قدموا عونهم الى تحقيق التنظيمات، كانوا في الواقع كثيرين جداً، في مختلف ارجاء الامبراطورية، ويظهر العلماء بوصفهم قوة متلاحمة في غالبية الأجهزة المركزية التي انشأها الباب العالى من أجل تحقيق الاصلاحات. كما ان العلماء هم الذين يكفلون، بشكل رئيسي، سير عمل القضاء، بالرغم من التحولات التي حدثت في

هذا المجال منذ عهد عبدالمجيد، وأخيراً، فإن العلماء ينتشرون فى المدارس - حتى فى المدارس التى تتميز بملمح جد علمانى - ، كما ينتشرون بشكل أوفر فى خدمات وزارات معينة وكذلك فى الادارة المحلية.

فكيف يمكن تفسير احتلال رجال الدين مكانة مهمة كهذه بين كوادر التنظيمات؟ إن الاجابة الأولى التى تتبادر الى الذهن هى أن الدولة العثمانية، لكونها لم تكن قد حانت بعد فى ذلك العصر عدداً كافياً من العناصر المدنية لأداء جميع الوظائف الجديدة التى أنشئت، قد اتجهت بشكل طبيعى تماماً الى الممثلين التقليديين للادارة وللدراية، العلماء. إلا أن من المناسب ايضاً الاشارة الى أن الروح العصرية المميزة للتنظيمات لم تكن معادية للدين ولا لرجال الدين. على العكس تماماً: فالمصلحون العثمانيون يتميزون، فى غالبيتهم، بتعلقهم بالتراث الاسلامى. ورجال الدين، من جهتهم، نادراً ما كانوا، فى مجموعهم، معادين التجديدات، خاصة عندما يجرى تقديمها لهم تحت غطاء إحياء للقيم القديمة. وفى هذه الظروف، فليس هناك ما يدعو الى الاستغراب فى انضمامهم الجماعى الى جيش الاصلاح.

إلاً أن مما له أهميته ابراز مسألة : إن أياً من المكونات الاثنية أو الدينية للامبراطورية لم يكن يملك احتكاراً للتنظيمات فقد شارك العالم المسلم في التحديث جنباً الى جنب التاجر الأرمني والطبيب اليهودي والصحفي اليوناني والساعاتي القادم من چورا. وبالنسبة لغالبية وجهاء العصر، كما بالنسبة للسلطان ووزرائه، فإن ما كان يدور الحديث عن انقاذه عبر الاصلاحات هو هذه الدولة المتعددة الأجناس والمتعددة الطوائف التي تطل على شرقي البحر المتوسط منذ غابر الزمان.

# الأصلاحات الياب العالى

في اواخر القرن الثامن عشر كان عدد الكتبة الذين يخدمون الحكومة السلطانية ما بين الف وألف وخمسمائة. وخلال عهد عبدالحميد الثاني، سوف تستوعب مكاتب الباب العالى ما يصل الى ١٠٠٠٠ من الأمناء والكتبة من كل لون. وهذه الأرقام تكفى في حد ذاتها لاعطاء فكرة عن التضخم المثير الذي شهدته المؤسسات الحكومية في عصر التنظيمات وتسمح بتفسير تعقدها المتزايد. ومن فرط التشكيل واعادة التشكيل في الخدمات القائمة، ومن فرط ضم مكاتب جديدة ومستويات جديدة للأجهزة القائمة بالفعل، نجح المصلحون العثمانيون في ان يخلقوا، في غضون بضعة عقود، ادارة مركزية تماثل في طابعها الاخطبوطي الادارة المركزية لدولة ذات تراث بيروقراطي غني كفرنسا.

ومن الواضح ان النموذج مأخوذ عن اوروپا. فالدول الأوروبية الكبرى لها وزارات متخصصة في ادارة قطاع محدد من الشئون العامة ومن ثم يجرى انشاء وزارات. وعلى غرار ما هو حادث في الغرب، فإن كل وزارة يجرى تزويدها ايضاً بادارات عديدة وبمكاتب مكلفة بأداء مهمة محددة، وبمجالس تتمثل رسالتها في توجيه الوزير في قراراته، على ان ذلك كله قد أخذ وقتاً. وقد تطلب الأمر اكثر من ثلاثين سنة حتى يتحول ديوان الشئون القضائية، الذي انشاء محمود الثاني، الى وزارة حقيقية للعدل، نحو منتصف عهد عبدالعزيز. وبالمثل، فإن وزارة الداخلية لم تظهر الى الوجود إلاً في عام ١٨٦٩. وحتى ذلك الحين، كانت ادارة الولايات تتم من خلال خدمة ملحقة بالصدارة العظمي.

على أن التغيير يكتمل تقريباً عند أوائل سبعينيات القرن التاسع عشر. ففي ذلك العهد يتمتع الباب العالى بسلسلة كاملة من الادارات الوزارية تشمل قطاعات جد متباينة كالشئون الخارجية، والداخلية، والعدل، والمالية، والأوقاف الخيرية،

والتجارة، والزراعة والاشغال العمومية. ويدار كل جهاز من هذه الاجهزة إما من جانب وزير (ناظر) أو من جانب مستشار يشكل جزءاً لا يتجزأ من مجلس الوزراء جنبا الى جنب شخصيات اخرى كشيخ الاسلام والضباط المسئولين عن الهيئات العسكرية (الجيش، المدفعية، البحرية) ورؤساء المجالس الاستشارية المختلفة. والحال أن الجهاز المركزى للسلطة التنفيذية المشكل على هذا النحو إنما يشبه الى حد بعيد المجالس الخاصة السابقة التى اعتاد السلطان العثمانى دعوتها الى الانعقاد بهدف ايجاد توافق للآراء بين المئلين الرئيسيين للسلطة. لكنه، من حيث أسلوب عمله، يقدم بالفعل ملمح «مجلس وزراء» من النمط الأوروبى : فهو يجرى مداولات حول الشئون الجارية ويدرس مشروعات القوانين ويعتمد ميزانية الدولة و، عند الاقتضاء، يصدر قرارات تمس مجموعة متنوعة كبيرة من الأمور.

ومن بين جميع هيئات الباب العالى، فإن الهيئة التى تحمل بشكل اقوى بصمة الغرب هى وزارة الشئون الخارجية. فهذا الجهاز، الذى يشكل الوصلة الرئيسية بين الدولة العثمانية والخارج، والذى أرسيت أسسه فى عهد محمود الثانى، يتميز، نحو عام ١٨٧٠، ببنية جد متنوعة ويجمع عشرين من الأقسام المختلفة. والقسم الاكثر ظهوراً بينها هو مكتب الترجمات (ترجمة اوضاسى) الذى تتمثل مهمته فى ترجمة الوثائق المتعلقة بالشئون التى يجرى تصريفها بلغة اخرى غير التركية، وإن كان يكفل ايضاً، عبر ذلك، تكوين صفوات جديدة. فالمرء لا يكتسب فيه مجرد فن صوغ الترجمات. ذلك ان المكتب يشكل فى الواقع نوعاً من ناد أدبى وسياسى يتعلم فيه اولئك الذين اتيحت لهم فرصة الالتحاق به فك شفرة العالم الحديث. والدور نفسه تلعبه السفارات والمفوضيات. والحال أن الخدمات الديبلوماسية العثمانية بعيدة عن تغطية مجمل المعمورة – فالامبراطورية ليست ممثلة إلاً فى عشرة بلدان – ، لكنها تكفل على الأقل اتصالاً فعالاً مع العواصم الكبرى : لندن، باريس، فيينا، سان بطرسبورج، برلين، واشنطون، روما... ومن خلالها بشكل رئيسى تصل المعلومات والتحليلات الموجهة الى ان تكون ركيزة لمشروعات الاصلاح التى يضعله عها الباب العالى.

وبشكل مواز لمختلف الوزارات، فإن الادارة المركزية للامبراطورية كانت قد زودت هي ايضاً بعدة اجهزة مداولات مهمتها صوغ القوانين والاحكام التي يمكن لمجتمع التنظيمات ان يكون بحاجة اليها. والجهاز الأقدم، والأهم بلاشك، بين هذه الأجهزة، هو المجلس الأعلى القضاء (مجلس - اى اعلى - اى احكام - اى عدلية)، الذي اسس في عام ١٨٣٨، قبيل موت محمود الثاني، والذي جرى توسيع اختصاصاته في مستهل العهد التالى. ويتمثل دوره في اعداد النصوص التشريعية التي يجب ان تنظم الاصلاحات والسهر على تطبيقها. والحال أن الحقوقيين والأعيان الذين يشكلون جزءاً لا يتجزأ منه يؤدون عملهم بجدية بالغة بحيث انهم سرعان ما يصبحون المزودين الرئيسيين انظام الحكم بالقوانين، مع قيامهم في الوقت نفسه بدور محكمة استئناف تنظر في الخلافات الناشئة عن الأحكام الجديدة.

إلاً انه سرعان ما يكف هذا المجلس عن ان يكون قادراً على مواجهة الحاجات الناشئة عن التنوع المتزايد المؤسسات ويتعين انشاء اجهزة متخصصة، ذات قوام متواضع غالباً، توكل اليها مهمة دراسة المشكلات التى تتطلب خبرة خاصة. وهكذا، مثلاً، يتم انشاء لجنة مسئولة عن المسائل التجارية، ولجنة اخرى مكرسة لدراسة التدابير التى يتعين اتخاذها لتنمية الزراعة، ولجنة ثالثة تغطى قطاع الاشغال العمومية. وفي عام ١٨٥٤، يتجه الباب العالى ايضاً الى انشاء مجلس اعلى للاصلاحات (مجلس – اى عالى – اى تنظيمات) يتمتع، على غرار المجلس الأعلى القضاء، بصلاحيات تشريعية وقضائية، وإن كان ينظر اليه بالدرجة الأولى على أنه مجمع بحوث للتنظيمات، ولن يجتمع هذا الجهاز إلاً خلال عشر سنوات على أنه مجمع بحوث للتنظيمات، ولن يجتمع هذا الجهاز إلاً خلال عشر سنوات وسوف ينتهى الى النوبان في المجلس الأعلى القضاء الذى كانت رسالته تتمثل في مساعدته، ولكن ليس دون أن يكون قد اثبت، في السابق، فعاليته.

ومن بين الأجهزة التشريعية الأكثر أهمية في ذلك العصر، من المناسب الاشارة ايضاً الى مجلس الدولة (شورى – اي دوله) الذي اسس في عام ١٨٦٨

لكى يحل محل مجلس الاصلاحات الذى كان قد حل فى بداية العقد. ومن حيث البظائف التى يؤديها، فإن هذا المجلس الجديد المكون من خمس لجان (الداخلية الشئون العسكرية، المالية، العدل، الأشغال العمومية – التجارة – الزراعة، التعليم) لا يتميز تميزاً ملحوظاً عن الأجهزة التى سبقته. والواقع أن جزءاً من الأعضاء الخمسين الذين يشكلونه يمثل الطوائف غير المسلمة فى الامبراطورية، وعلاوة على ذلك، قإنه يضم ايضاً مندوبين عن مجالس الولايات وعن الطوائف الحرفية. ويشكل هذا المجلس خطوة أولى، جد مترددة، فى اتجاه انشاء جهاز نيابى، على أن دستور ١٨٧٦ ونظام حكم المجالس الذي ينص عليه لن يكونا منذ ذلك الحين جد بعيدين.

ولتسيير عمل هذا الجهاز الأدارى الذى يتزايد ثقلاً، كان من اللازم القيام، فى مدة زمنية قصيرة نسبياً، بتجنيد عدد ملحوظ من الموظفين. ولم يكن بوسع مكتب الترجمات ومدارس الصفوة القليلة التى كانت قد انشئت أن تلبى غير جزء محدود من الاحتياجات. ومن ثم فإن الباب العالى يجد نفسه مضطراً الى التوجه الى طوائف الأقليات – اليونانيين، الأرمن، اليهود – التى يجيد افرادها بوجه عام اللغات الأجنبية ويتكيفون دون صعوبة مع المناهج الحديثة للادارة. كما أنه قد جند الكثيرين من بيئته المعتادة، بيئة الرجال الذين تلقوا تعليماً فى المدارس الاسلامية التقليدية. والخلاصة انه كان عليه أن يصنع سهاماً من جميع انواع الخشب. وهذه الكوادر المتنافرة ليست فوق الشبهات. ولن تتأخر اللوائح التنظيمية التى يصدرها من تولوا منصب الصدر الأعظم بشأن مكاتب الباب العالى فى رصد مختلف صور انعدام الأخلاق المهنية : التغيب عن العمل، الفساد، الأهمال، سرقة المتلكات العامة، اساءة استخدام السلطة، انعدام الانضباط، الخ، لكن هذه النقائص – التى ينكب ادباء العصر أيضاً على شجبها – لا تبدل شيئاً من حيث الجوهر. فهذه البيروةراطية، غير المؤهلة تأهيلاً ممتازاً للعب الدور الموكل اليها، قد تمكنت، مع وضم كل شيء في الحسبان، من أن تضع نفسها في خدمة الاصلاحات.

# نحو توحيد للقانون

كانت احدى المهام الرئيسية التى كان على مكاتب الباب العالى انجازها تتمثل فى صوغ قوانين جديدة، تتمشى مع روح التنظيمات. قوانين تليق بدولة حديثة. قوانين يمكن، بشكل خاص، تطبيقها على جميع مواطنى الامبراطورية العثمانية ، دون تمييز فى العرق أو الدين، كما وعدت بذلك المراسيم السلطانية. ولم تكن المهمة سهلة . فقد كان ذلك يعنى تنحية العرف، وتجريد الاقليات من جزء من الامتيازات التى تتمتع بها من الناحية القضائية سعياً إلى اخضاعها للقانون الموحد، كما كان يعنى أخيراً، إعمال قوانين يمكن قبولها من جانب جميع الطوائف، مع الاستمرار فى احترام المبادىء التشريعية الاسلامية.

ويشكل يتميز بقدر كبير من الحذر، فإن الباب العالى ان يتقدم على الطريق الخطر لتوحيد القانون والقضاء إلا بخطوات صغيرة. وسوف تبدأ الأمور بالاتجاه، في عام ١٨٤٠، إلى اعتماد قانون عقوبات (جزاء قانون ناميسى) مشوش وملتبس الى حد ما، لكنه يستلهم مع ذلك بشكل بالغ الوضوح الأفكار الجديدة، والواقع ان الديباجة تبرز أحد المبادىء الكبرى التنظيمات، مبدأ مساواة جميع المواطنين أمام القانون، بل انها تنص على ان «الراعى في الجبل والوزير» سوف يلقيان منذ ذلك الحين معاملة واحدة. وهكذا فإن المسألة لم تعد، في مجال العقوبات، مسألة ركون الى قرارات تعسفية صادرة عن السلطات. فالتجاوزات المنصوص عليها لا يمكن أن تطبق بشأنها غير العقربات المنصوص عليها في القانون، بما يستبعد أى لجوء الى احكام العرف المتقلبة.

والحال أن هذا القانون الأول، المعدل في عام ١٨٥١، سوف يحل محله، في عام ١٨٥٨، قانون جديد فرنسى الأصنى. وفي السنوات نفسها، سوف تقدم فرنسا ايضاً الى الدولة العثمانية نموذج قانون تجارى (١٨٥٠، عدل في عام ١٨٦١) وبنموذج قانون تجارة بحرية (١٨٦٣) وجميع هذه النصوص – التي ماتزال جد

متواضعة - تهدف الى غاية واحدة: تزويد الامبراطورية بقوانين مستقرة وشاملة، تتمشى مع حاجات بلد في معمان التحول،

وصحيح أنه، بالرغم من الاحتياطات التي اتخذها الحقوقيون المكلفون باعداد القوانين الجديدة، فإن هذه القوانين قد صدمت العلماء احياناً. فالقانون التجاري، خاصة، والذي اجاز التسليف مقابل فائدة وأدخل اشكال مشاركة لم يعرفها القانون الاسلامي، سوف يكون بعيداً عن ان يحقق الاجماع وسوف يستثير سجالات حارة. لكن مثل هذه المواجهات، بوجه عام، سوف تظل نادرة، ذلك ان تشريعات التنظيمات تعرف بوجه عام المزج جيداً بين الاسلام والتجديد.

وتلك هي، بوجه خاص، حالة الأثر الحقوقي الرئيسي للتنظيمات، المجله، وهي المرادف العثماني للقانون المدني. فعندما تعلق الأمر بتدشين عمل من هذا النوع، كان الصدر الأعظم على باشا يود التحرك بذات الأسلوب الذي تم التحرك به فيما يتعلق بالنصوص الأخرى المعتمدة بالفعل وكان يود الاكتفاء بتكييف القانون المدني الفرنسي. على ان الفقهاء الذين اسند اليهم هذا العمل قد ربوا على ذلك رداً قوياً بحيث ان الباب (العالي) قد اضطر الى تغيير رأيه والانحياز الى رأى اولئك الذين دعوا الى تشريع مستند الى الشريعة. والحال ان المجلة، التي اعدت تحت اشراف احمد جودت باشا (١٨٢٣ – ١٨٩٥)، وهو مؤدخ وحقوقي ورجل بولة عظيم الكفاءة، انما تحمل بقوة بصمة هذا التمسك بالتراث الاسلامي وتبدو، من حيث المجوهر، بوصفها سجل قوانين اسلامية تستند الى مذهب ابي حنيفة. على ان هذا العمل الكبير الشأن المؤلف من ستة عشر كتاباً – والذي امتد نشره من عام المما الكبير الشأن المؤلف من ستة عشر كتاباً – والذي امتد نشره من عام المدن. فهو من حيث وضوح بنيته الداخلية، ومن حيث الأسلوب المنهجي الذي عواجت به مختلف المسائل فيه، ومن حيث دقة صياغاته، إنما يبرز بوصفه نظيراً مناسباً القانون النابوليوني واتجلياته المختلفة.

ونحن نجد الخصائص نفسها في وثيقة اخرى مميزة للعصر، هي القانون الزراعي لعام ١٨٥٨. فهذه الوثيقة المؤلفة من ١٣٢ مادة، والتي تحترم العرف والأحكام الحقوقية الاسلامية، لا تفعل غير تقنين الوضع الفعلي السائد في الريف العثماني ولا تغير شيئاً يذكر لا في اشكال الملكية ولا في أساليب استغلال الأراضي. أما الجديد بالفعل فهو شكلها. فهي، بدلاً من التشوشات المعقدة للقوانين وللاعراف السارية المفعول حتى ذلك الحين، تحل مجموعة من الأحكام المنظمة، الصالحة للتطبيق في جميع اقاليم الامبراطورية، والمتميزة بعقلانية مأخوذة عن الغرب.

ومن أجل إعمال القوانين الجديدة، فإن الأمر يتطلب هيئات قضائية جديدة، لأن الهيئات التقليدية، التي يسيطر عليها رجال الدين، لا تتجاوب مع التغير إلا بشكل طفيف. إلا أنه في هذا المجال ايضاً، يتصرف المصلحون بحدر، إذ لا يمكن أن يدور حديث عن التخلص بجرة قلم من محاكم القضاة الدينية ولا من محاكم الطوائف غير المسلمة. فذلك يعنى الاطاحة بأسس المجتمع العثماني ذاتها. إلا أن بالامكان الجمع بينها وبين الهيئات القضائية المكلفة باصدار احكام في الشئون المتصلة بالقوانين الجديدة، على نحو تدريجي.

والحال أن محاكم التجارة، التي انشئت اعتباراً من عام ١٨٤٠، قد شكلت خطوة أولى في اتجاه قضاء مدنى، منفصل عن الجهاز الدينى، وهذه المحاكم، المشكلة من ثلاثة قضاة معينين من جانب الحكومة ومن أربعة قضاة مساعدين يمثلون التجار المنتمين الى الاقليات والتجار الأوروبيين، إنما تطبق قانوناً مستورداً من فرنسا وتباشر عملها وفق اجراءات مناظرة لتلك المعمول بها في أوروبا.

وسوف يتم اجتياز خطوة ثانية مع القيام، خلال ستينيات القرن التاسع عشر، بانشاء شبكة من المحاكم المسماة بالمحاكم النظامية («القانونية» أو «المتمشية مع النظام الجديد») والمكلفة بالنظر في جميع المسائل التي تخرج عن اختصاص

السلطات الدينية. وقد تم خوض تجربة أولى، فى بداية عهد عبدالمجيد، مع انشاء مجالس مختلطة مكلفة بالنظر فى الشئون الجنائية. وبانشاء المحاكم النظامية، سوف يتم تعميم النظام وسوف نشهد انشاء مجموعة كاملة من الهيئات القضائية، من مجلس الكبار البسيط، المؤلف من اثنى عشرة عضواً، على مستوى الناحية، الى مجلس الدولة، الموجود فى اسطنبول، مروراً بمحاكم الدائرة (قضاء، سنجق) ومحاكم الاستئناف فى مراكز الولايات. والحال ان هذه المحاكم الجديدة، التى يرأسها قضاة، والتى تضم ايضاً بين اعضاءها آخرين عديدين يمثلون الجهاز الدينى، قلما تخرج عن اطار الاسلام. لكننا نجد فيها مكاناً لغير المسلمين وكذلك لعدد من غير رجال الدين المعينين من جانب السلطات المدنية. وعلاوة على ذلك، فإن القوانين الصادرة عن الباب العالى هى وحدها التى تملك فيها حق المواطنة. والواقع ان ذلك قد شكل ثورة حقيقية، لكنها صامتة، ولن تستثير بين العلماء غير مقاومة عارة.

ومن المؤكد أن انتماء الحقوقيين المكلفين بوضع القوانين الجديدة وانشاء الهياكل القضائية الجديدة كلهم تقريباً، وعلى رأسهم جودت باشا، الى فريق العلماء قد سهل الأمور. فقد امكن بهذا الشكل لاصلاح القانون ان يظهر، الى حد بعيد، بوصفه اصلاحاً نابعاً من الداخل. وبهذا الشكل تم تمرير الكثير من اقراص المعلاج، بما فى ذلك القرص المر الى حد ما والمتمثل فى اعتماد قوانين مأخوذة عن الغرب المسيحى.

### علمنة التعليم

إذا كان العلماء و، بشكل أعم ، المثقفون المسلمون قد احتلوا، خلال مجمل فترة التنظيمات، مكانة من الدرجة الأولى ليس فقط فى الجهاز القضائى وإنما ايضاً، كما رأينا، فى الخدمات الادارية للدولة، فإن ذلك إنما يرجع الى حد بعيد

الى أن نظام التعليم التقليدى، بشبكة مكاتبه ومدارسه، كان مايزال يلعب، فى ذلك العصر، دوراً أساسياً فى تكوين الصفوات. وسرعان ما أدرك المصلحون ضرورة انشاء هياكل تعليمية منفصلة عن التربية الدينية، سعياً الى تكوين اشخاص قادرين على ادارة عملية التحديث بفعالية كاملة. على أن علمنة التعليم ان تتقدم إلا ببطء شديد، وذلك بسبب قصور الامكانات و، خاصة، بسبب عدم وجود عدد كاف من المدرسين، على الأقل فيما يتعلق بالجهاز التربوي الذي اقامته الدولة. والواقع أن الأمور تظهر بمظهر جد مختلف، بين صفوف «أمم» الأقليات. فهنا نشهد «رواجاً» تعليمياً حقيقياً. إذ تظهر الى الوجود في غضون بضعة عقود مئات من المدارس التي تقدم تعليماً حديثاً. لكن هذه المدارس لا تغلت من سيطرة مختلف رجال الدين الذين يشرفون على الطوائف.

وخلال عهد محمود الثانى تم انشاء المدارس العلمانية الأولى المخصصة الأطفال والبالغين. وقرب منتصف القرن، يتميز الجهاز التعليمى للدولة بالفعل بملمح جد متماسك: ففى القاعدة، نجد تعليما ابتدائياً يقدم دروساً فى الحساب والتاريخ العثمانى والجغرافيا كما يقدم تربية دينية؛ ثم نجد مرتبة ثانية مؤلفة من مدارس تحمل اسم المدارس الرشدية (مدارس «البالغين») وتقدم للفتيان الذين تتراوح اعمارهم بين عشر وخمس عشرة سنة دروساً فى اللغات (التركية والعربية والفارسية) والرياضيات والهندسة والتاريخ والجغرافيا والدين؛ وأخيراً، نجد دورة «متوسطة» (اعدادية) مدتها ثلاث سنوات، ويتألف برنامجها من عدد متزايد من العلوم (اللغات الشرقية، الفرنسية، الاقتصاد، الجبر، الحساب، مسك الدفاتر، العلوم الفيزيائية، الكيمياء، الفلسفة، التاريخ، الجغرافيا، الأعمال اليدوية). لكن هذه المدارس كانت ماتزال جد قليلة. ووفقاً للكتاب السنوى الرسمى للباب العالى، فإن الامبراطورية العثمانية لم يكن بها، غداة حرب القرم، غير ستين مدرسة فإن الامبراطورية العثمانية لم يكن بها، غداة حرب القرم، غير ستين مدرسة رشدية، لا يزيد العدد الاجمالى لتلامنتها عن ٢٣٧١ تلميذاً، فى حين أن مدارس اسطنبول التقليدية وحدها، فى العصر نفسه، كانت تضم ٢٣٧١ تلميذاً.

وسوف يتطلب الأمر الانتظار حتى فترة التنظيمات حتى تصبح البنية الأساسية التعليمية للدولة اكثر كثافة الى حد ما. وفي تلك الأثناء، كان فيكتور دوروى، وزير التعليم العام في ظل ناپوليون الثالث، قد زار اسطنبول وقدم الى السلطان مشروعاً لاصلاح التعليم العثماني. وإثر هذه الزيارة، كان النظام التعليمي الجديد، في عام ١٨٦٩، موضوع «تنظيم» يستهدف تعميمه، وبوجه خاص، فقد اضيفت درجة جديدة الى الهرم التعليمي، هي درجة المكتب السلطاني («المدرسة السلطانية»)، النظير العثماني لليسيه.

وأول وأشهر هذه المدارس السلطانية هو ليسيه جالاتا سراى السلطانى، الذى تأسس فى عام ١٨٦٨ بمساعدة من جانب الحكومة الفرنسية. وكانت السلطات العثمانية تصبو الى تحقيق الكثير دفعة واحدة. فالأمر يتعلق بتزريد صفوة محدودة بتعليم يكاد يكون مستورداً بالكامل من فرنسا ويتم تقديمه باللغة الفرنسية. ولدى تخرج التلاميذ من المدرسة، كان من المؤكد أن يصعدوا الى منصب هام فى الادارة بل وكان بوسعهم أن يأملوا فى الوصول الى أعلى مراتب الوظائف العامة. وتمشيأ مع ايديولوچية التنظيمات، فإن المدرسة كانت مفتوحة ليس فقط المسلمين وإنما ايضاً للأقليات. وكان ذلك اسلوباً مميزاً بشكل خاص لدعوة جميع عناصر السكان العثمانيين إلى المشاركة فى تحديث البلاد. ومن بين المدارس الأخرى من المستوى نفسه، تجدر الاشارة ايضاً إلى دار الشفقة، وهى مدرسة ليسيه لليتامى المستوى نفسه، تجدر الاشارة ايضاً إلى دار الشفقة، وهى مدرسة ليسيه لليتامى الفالب قد سمحت على نحو خاص بوجود شعبة مكرسة لتعليم البرق، وبهذه المسلة، فإنها قد لعبت دوراً أساسياً فى تنمية وسائل الاتصال الحديثة فى الصفة، فإنها قد لعبت دوراً أساسياً فى تنمية وسائل الاتصال الحديثة فى المنانية.

والى جانب الليسيه، فإن مشروع دوروى، الذى تبناه مرسوم عام ١٨٦٩، قد ارتأى انشاء جامعة (دار الفنون) مؤلفة من عدة كليات (الآداب والفلسفة، الحقوق،

العلوم الطبيعية، الرياضيات). والحال أن مشروعاً من هذا النمط، جرى تدشينه في الأعوام الأولى لعهد عبدالمجيد، كان قد منى بالفشل. أما الجامعة الجديدة، التى افتتحت في عام ١٨٧٠ واقيمت في مبنى شيد خصيصاً لهذا الهدف، فلن يحالفها نجاح اكبر. فقد كانت هناك في البداية تهجمات العلماء على تعليم ينظر اليه على أنه شديد العلمانية. ثم ظهرت، بشكل خاص، سلسلة طويلة من المصاعب المالية. والواقع أن موت الصدر الأعظم على باشا، المؤيد الرئيسي للمشروع، في عام والواقع أن موت الصدر الأعظم على باشا، المؤيد الرئيسي للمشروع، في عام ١٨٧٠، ان يتأخر في وضع حد للتجربة.

ونظراً لعدم وجود جامعة، فإن الشبان العثمانيين الراغبين في مواصلة دراساتهم سيكون بوسعهم الاتجاه الى مختلف المدارس العليا التي كانت الامبراطورية قد تزودت بها منذ عهد محمود الثاني. وإن تكف قائمة هذه المنشئات عن الامتداد، فهي تشمل مجالات متزايدة التنوع. وكانت ثلاثينيات القرن التاسع عشر قد شهدت ظهور مدارس مسئولة عن تعليم مختلف كوادر الجيش: الضباط، المهندسين، الأطباء البيطريين، الموسيقيين. وسوف تشهد فمسينيات وستينيات القرن التاسع عشر انشاء مدارس عسكرية جديدة، كما سوف تشهد انشاء عدة مدارس مدنية كبرى تبرز بينها بشكل خاص مدرسة الادارة (١٨٥٠) ومدرسة الطب (١٨٦٠) ومدرسة المعلمين العليا (١٨٦٠) و، علامة العصر، مدرسة المعلمات (١٨٧٠).

وشأنها في ذلك شأن غالبية المنشئات العامة الأخرى، فقد كانت هذه المدارس المختلفة مفتوحة من حيث المبدأ لجميع الرعايا العثمانيين، بصرف النظر عن انتمائهم العرقى أو الديني. والواقع ان المصلحين قد حرصوا كثيراً على هذا الدمج للطوائف، لأنهم كانوا يعتبرونه أحد شروط بقاء الامبراطورية. وفي حالات معينة، سوف يحرزون انتصاراً: فمدرسة الطب، على سبيل المثال، سوف يكون من بين تلامذتها على مدار زمن طويل نسبة مرتفعة من الأقليات. لكن تعايش الأعراق

والأديان المنتظر من النصوص الوزارية سوف يجد، بوجه عام، صعوبة في التحول الى واقع. أولاً لأن غير المسلمين كانو جد متعلقين بتراثهم اللغوى والثقافي بحيث يصعب عليهم قبول النوبان في نظام تعليمي تحمل حداثته، برغم كل شيء ، علامة التركية والاسلام. وثانياً لأنهم لهم مدارسهم الخاصة، الأفضل غالباً من المؤسسات التعليمية الموضوعة تحت اشراف الدولة.

وتكفى بضعة أرقام لتكوين فكرة عن التطور الملحوظ الذى عرفته الشبكات المدرسية للأقليات في عصر التنظيمات. ففي عام ١٨٧١، مثلاً، كان للطائفة الأرمنية وحدها ٤٨ مدرسة في اسطنبول و ٤٦٩ منشأة تعليمية منتشرة عبر الأناضول. ونحو العصر نفسه، بفضل الجهود التي اضطلعت بها الجمعية الأدبية الهيلينة (هيلينيكوس فيلولوجيكوس سيلوجوس) جد النشيطة، والتي تأسست في اسطنبول في عام ١٨٦١، كان اليونانيون يملكون شبكة ذت ابعاد مماثلة. أما فيما يتعلق باليهود، الأقل عدداً، والمتأخرين الى حد ما من حيث التقدم الثقافي، فلم يكونوا يحوزون بعد غير نصف دزينة من المنشئات التعليمية العلمانية، لكن التحالف الاسرائيلي العالمي والذي يوجد مقره الرئيسي في باريس – لن يتأخر في تغيير الأحوال بانشائه أكثر من خمسين مدرسة خلال الثلث الأخير من القرن.

وإلى جانب المنشئات التعليمية التى انشأتها الطوائف، من المناسب ان نضيف المدارس العديدة، الموجهة اساساً إلى الأقليات، والتى اقامتها مختلف الهيئات التبشيرية. والحال أن البعثات البروتستانتية الأمريكية وحدها كان ما يخصها فى عام ١٨٧٠ – اذا ما صدقنا الاحصاءات التى لاشك فى انها تبالغ الى حد ما اجمالى ٢٠٥ منشأة تعليمية من بينها كلية روبيرت الشهيرة التى انشئت فى عام ١٨٦٢ فى بيبيك، احدى قرى الضفة الأوروبية للبسفور، ومن جهتها، فإن البعثات الكاثوليكية – التى يحركها بوجه عام رجال دين فرنسيون – سوف تنسج شيئاً فشيئاً شبكة واسعة سوف تشمل عدة مئات من المدارس بحلول أواخر القرن.

استعمار ثقافى؟ بالتأكيد. ويبدو أن القادة العثمانيين قد ادركوا ذلك. وكان الضع اكثر خطورة بقدر ما أن عدداً كبيراً من هذه المدارس سوف يسهم فى اليقظة القومية للأقليات. على أنه كان لابد من انتظار عهد عبدالحميد الثانى حتى تبدأ السلطات فى اتخاذ تدابير، جد مترددة بعد، بهدف عرقلة الظاهرة. وحتى ذلك الحين، سوف يرى الباب العالى أن الامبراطورية، بسماحها بحرية الحركة لطوائف الأقليات والبعثات المسيحية، سوف تكسب بأكثر مما سوف تخسر، ويرجع ذلك الى أن الدولة العثمانية كانت بحاجة الى تعاطف الرأى العام الغربى والى أن الحرية المنوحة لغير المسلمين في مجال التعليم تشكل، في نظر هذا الرأى العام، احدى العلامات الرئيسية لانفتاح تركيا على افكار التقدم. ومن جهة اخرى، فإن الهياكل التربوية القائمة خارج سيطرة السلطات تتميز بميزة عظيمة : هي ميزة توفير تعليم لا يكلف الدولة شيئاً، مع كونه ممتازاً.

#### الجبش الجديد

تكوين موظفين جيدين: ذلك هو أحد الأهداف الرئيسية للنظام التعليمى . الكن المصلحين العثمانيين كانوا يسعون ايضاً الى هدف عظيم آخر: تكوين جنود جيدين. فالاخفاقات التى حلت بقوات محمود الثانى فى وجه قوات محمد على، خديوى مصر، قد شكلت بالنسبة لقادة الامبراطورية صدمة جسيمة. وهكذا، فإن مشكلة اصلاح الجيش قد أُخذت، منذ بداية عهد عبدالمجيد، مأخذ جد شديد، والوصفة هى ذات الوصفة المعتمدة بالنسبة للمجالات الأخرى: التأورب، وهذه الأوروبة تمر أولاً بالتعليم المقدم فى المدارس العسكرية. كما تمر باعادة تنظيم عامة للقوات البرية والبحرية، وأخيراً، فإنها تتضمن تغييرا للتسلح وللانضباط العسكري.

وفيما يتعلق بالتعليم، فإن جيش التنظيمات يتمتع بالفعل ببنية أساسية أقيمت في عصر محمود الثاني؛ مدرسة المهندسين العسكرية، المدرسة البحرية، مدرسة

الطب العسكرية و، بوجه خاص، مدرسة العلوم العسكرية (مكتب – اى علوم – اى حربية) التى تأسست عند اواخر العهد. واعتباراً من منتصف القرن، سوف نشهد اضافة عدد كبير من المنشئات الجديدة المنتشرة عبر الامبراطورية الى هذه النواة الأولى. وفى المستوى الأعلى، فإن التجديدات الأكثر اهمية هو انشاء مدرسة لأركان الحرب (اركان – اى حربية مكتبى)، وهى نوع من اكاديمية عسكرية يتم تقديم التعليم فيها من جانب خبراء اوروبيين – فرنسيين وبروسيين – كما فى المؤسسات الكبيرة الأخرى، على أن غالبية المدارس الجديدة مدارس رشدية أو اعدادية تتوجه الى الفتيان الراغبين فى الاندراج فى صفوف الجيش، والخلاصة ان اعدادية تكوين كوادر عسكرية يجرى الامساك بها، هذه المرة، عند المستوى الأول. مسألة تكوين كوادر عسكرية يجرى الامساك بها، هذه المرة، عند المستوى الأول. ذلك أن المرشحين لأن يصبحوا ضباطاً فى المستقبل، والذين يتم دمجهم فى مهنة الحرب منذ العاشرة من العمر، يجب لهم أن يصبحوا، من حيث المبدأ، جنوداً ممتازين، على دراية تامة بالعلوم وبالتقنيات الحديثة.

وبالنسبة الجندى البسيط، فإن العزم الذى تبديه الحكومة العثمانية على تحديث الجيش انما يترجم نفسه عبر زى عسكرى موحد جديد – مستمد من الزى العسكرى الموحد الجيش البروسى – ، وأساليب جديدة التدريب – مستعارة فى البداية من فرنسا ثم فيما بعد من بروسيا – ، وأسلحة أكثر فعالية وحياة تكنات مشابهة لحياة الثكنات الأوروبية. إلا أنه سوف يكون هناك ما هو أكثر أهمية بكثير: التحولات التي أدخلت على أسلوب التجنيد وعلى تنظيم القوات العسكرية. ففي عام ١٨٤٣، ولأول مرة في تاريخ الأمبراطورية العثمانية، ينشىء فرمان – يستند نصه في جانب منه الى القانون العسكرى البروسي لعام ١٨١٤ – قيادات الولايات وينشىء خمسة جيوش مكلفة بحماية العاصمة وثراس الشرقية وروميليا والأناضول والولايات العربية بحسب الترتيب. وسوف يظهر الى الوجود، في عام ١٨٤٨، جيش سادس، يتخذ من بغداد قاعدة له، وتتمثل منطقة عملياته في العراق والحجاز. وداخل هذه القوات المختلفة، فإن منظومة كاملة من الألوية والبلوكات

والكتائب والآلايات تشكل بنياناً مركباً لا يفتقر الى شىء يذكر مما يميز الأجهزة العسكرية للغرب. ويتآلف الجيش العثمانى من اجمالى نحو ١٥٠٠٠٠ رجل مجندين بالقرعة. وينتهى الزمن الذي كان المرء يدخل فيه الجيش لكى لا يخرج منه أبداً! فمنذ ذلك الحين، يخدم المجندون لمدة خمس سنوات، يجرى بعدها احالتهم الى الاحتياط (رديف) لمدة سبع سنوات، ونحو الثانية والثلاثين من العمر، تجيىء الحرية.

وسوف يؤدى قانون صادر فى عام ١٨٦٩ الى إثقال النظام بانشائه ثلاث فئات الخدمة: خدمة عاملة (نظامية) لمدة أربع سنوات، والاحتياطي الذي يبقى فيه الجنود لمدة ست سنوات و ، أخيراً ، «الحرس» (مستحفظ) الذي ان يخرج الاحتياطيون منه إلا بعد ثماني سنوات، عند بلوغهم الأربعين من العمر، ومن حيث المبدأ، فإن جميع الرعايا العثمانيين يخضعون القرعة. لكن غير المسلمين – الذين لا يعتبر وجودهم في الجيش جد مستحب، على الرغم من المقاصد المساواتية لمراسيم الاصلاح – يملكون امكانية اعفائهم بدفع بدل، وهو ضريبة تسمح بـ «التحرر من» الخدمة العسكرية.

ونحو عام ١٨٧٠، نجد أن الجيش العثماني، بمجنديه المنخرطين في الخدمة العاملة والذين يصل عددهم الى ٢١٠٠٠٠ مجند ويرديفه الذي يصل الى ١٩٠٠٠٠ مستحفظ، يمثل قوة عسكرية كبيرة العدد نسبياً، حتى وإن كانت تعتبر بعيدة (من حيث العدد) عن الجيش البروسي، القادر على حشد اكثر من مليون من المقاتلين. لكن هذه الأعداد لا تشكل رصيده الوحيد. فهو يتمتع ايضاً بعتاد مماثل لعتاد الجيوش الأوروبية، حتى وإن كانت بعض الأسلحة – خاصة بندقية مارتيني التي يحملها أغلب جنوده – قد أصبحت عتيقة الى حد ما بالفعل. وبعد ارتقاء عبدالعزيز العرش، جرى توجيه أمنم خاص إلى الاسطول الذي اظهر اداءً بالغ السوء، خلال حرب القرم، أمام الوحدات الروسية، وفي غضون بضع سنوات، فإن البحرية الحربية العثمانية،

المزودة باحدث البوارج وبجنود مدربين خصيصاً على خدمتها، سوف تصبح ثالث قوة بحرية عالمية. وبشكل اجمالى، فإن الدفاع عن الامبراطورية، أكان في البر أم في البحر، لايبدو أنه يعوزه الكثير.

ولكن ما الذى يستطيعه هذا الجيش الحديث فى وجه النزعات القومية الآخذة فى الظهور والتى تقوض البلاد من الداخل؟ لا شىء أكثر من تأجيل الأجل. وسوف تتاح الفرصة أمام القادة العثمانيين لكى يرصدوا اكثر من مرة، فى هذا الشطر الثانى من القرن التاسع عشر، أن الحركات الداعية الى الاستقلال الثقافى والادارى، بل وإلى الاستقلال السياسى التام، والتى تهز بعض الولايات فى اطراف الامبراطورية، إنما تتميز بصمود ملحوظ فى وجه القمع العسكرى.

# ادارة الولايات والشئون المالية

من الواضح أن تمويل الاصلاحات، أكان الأمر يتعلق بانشاء جيش حديث أو بانشاء بيروقراطية حديثة، إنما يتطلب المجازفة بالتجديد. وفي مجال الشئون المالية، فإن مصلحي عهد التنظيمات ان تعوزهم الأفكار. فهم إما انهم يستلهمون ما هو حادث في اوروبا أو انهم يصوغون حلولهم الخاصة. وفي اثناء ذلك، فإنهم سوف يتمسكون أيضاً باعادة تنظيم الادارة المحلية، وذلك من اجل تحسين العوائد الضريبية؛ ولكن ايضاً من اجل تأكيد سلطة الدولة على الولايات و ، بشكل مواز، من أجل محاولة احتواء التمرد في المناطق الهشة من الامبراطورية.

وفى المجال الادارى، كان امام الباب العالى نموذج مهيب: هو نموذج المركزة الناپوليونية، بهرم دوائرها الصاعد من الكوميون إلى المديرية، وقد نسخ مصطفى رشيد باشا النظام، مع ادخال تعديلات عليه، منذ عام ١٨٤٠. إلا أنه سوف يتعين الانتظار لمدة تزيد عن عشرين سنة حتى تأخذ الأمور شكلاً نهائياً الى هذا الحد أو ذاك. ففي عام ١٨٦٤، بنشىء قانون ٢٧ ولاية، تنقسم كل منها إلى عدد معين من

السناجق، التي تنقسم هي نفسها الي قضاءات، مؤلفة من نواح، حيث تتشكل الوحدة الأساسية – تحت النواحي – من القرية أو الحي، وعلى هذا المستوى الأخير، يعهد بالمهام الادارية الي عمدة منتخب (مختار) يساعده مجلس من الكبار. وبعد ذلك، ترتفع الهيراركية من المدير، رئيس الناحية، الي حاكم الولاية (الوالي)، مروراً بالقائمةام (مدير القضاء) وبالمتصرف (حاكم السنجق).

والجانب الأكثر جسارة للاصلاح هو أنه يدخل، على جميع درجات ادارة الرلايات، اجهزة منتخبة أو معينة، تتحمل مسئوليات متباينة. فبعضها يعمل كمحاكم ويطبق، تحت رئاسة القضاة، القوانين الجديدة. والبعض الآخر يناقش المشكلات المحلية، أكان الأمر يتعلق بجباية الضرائب أم ببناء الطرق أم، على سبيل المثال، بالتدابير التي يجب اتخاذها لوقف الأعمال اللصوصية، ويصوغ مقترحات يجرى، عند الضرورة، ارسالها الى اسطنبول. وفي غالبية هذه المستويات، فإن قانون عام ١٨٦٤، مؤكداً على ترتيبات سارية المفعول بالفعل، قد نص على وجود عدد معين من غير المسلمين، حتى تتاح الامكانية لتمثيل جميع عناصر السكان. وعلى هذا النحو تجرى الأمور، بشكل خاص، في المجالس عناصر السكان. وعلى هذا النحو تجرى الأمور، بشكل خاص، في المجالس العمومية للولايات (مجلس – اى عموم – اى ولاية)، التي يشترك فيها عدد متساو من المسلمين والاقليات ينتخب من جانب السناجق. ويعتبر ذلك خطوة اولى، متواضعة لكنها غير تافهة، في اتجاه نظام حكم نيابي تتطلع اليه الصفوات الليبرالية من صميم افئدتها.

والحال أن الادارة الجديدة للولايات أمامها الكثير الذي يجب عمله: إذ يتوجب عليها العمل على صون النظام العام، وتشييد المدارس، وشق الطرق، واصلاح الجسور، ورعاية التجارة والزراعة، وتأمين سيادة العدل... لكن إحدى هذه المهمات الاساسية تتمثل ايضاً في السهر على حسن عمل الأجهزة الضريبية العديدة التي القامتها الدولة.

وهنا ايضاً، لا تتحسن الأمور من تلقاء نفسها. ذلك أن الاصلاح الذي قام به رشيد باشا، في عام ١٨٤٠، قد استتبع سلسلة كاملة من التجديدات، خاصة الغاء التزام الضرائب - وهو نظام فات أوانه وقليل العائد كان السكان، علاوة على ذلك، مستائين منه - وإنشاء جهاز من المحصلين المعينين من جانب الدولة والذين يحصلون على رواتب منها. إلا انه سرعان ما تكشف ان النظام الجديد، في السياق الادارى للعصر، ليس عملياً جداً ومن ثم فقد تعين اعادة الالتزام بالنسبة لعدد كبير من الضرائب. على أن ملمح الشئون الضريبية العثمانية، في تلك الاثناء، كان قد بدأ في التنوع، وذلك بفضل روح التجديد التي أظهرها الباب العالى في هذا المجال، خاصة خلال ولايتي محمد فؤاد باشا (١٨٦١ - ١٨٦٣ و ١٨٦٣ -١٨٦٦) لمنصب الصدر الأعظم. ونحو منتصف ستينيات القرن التاسع عشر، بدت الترسانة الضريبية التي تتمتع بها الامبراطورية مركبة الى حد ما بالفعل: فهي تشتمل على ضريبة الأغنام وضريبة الجزية التقليدية المفروضة على غير المسلمين وضريبة العشر على المحاصيل، والتي عدلت الى حد ما، وضريبة البدل التي يدفعها الرجال الراغبون في تجنب الخدمة العسكرية ومجموعة واسعة من الضرائب الجديدة، أكثرها عائداً الضريبة على المتلكات والضريبة على الانتفاعات والدخول. ومن بين الايرادات الضريبية الأخرى التى غذت خزائن الدولة، يجب الاشارة أيضاً الى رسوم الدمغة - التي سوف تبرز في الميزانية العثمانية لعام ١٨٦١ - ١٨٦٦ حيث تشكل نسبة ١٣٪ من اجمالي ايرادات الامبراطورية - ، والرسوم المحصلة عن بطاقات تحقيق الشخصية الموزعة على المواطنين بمناسبة التعدادات السكانية (نفوس تذكريسي)، والضرائب على منتجات مختلفة كالتبغ أو الملح أو المشروبات الكحواية و ، أخيراً، الرسوم الجمركية المحصلة ليس فقط عن السلع المستوردة أو المصدرة، وانما ايضاً عن السلع التي تمر داخل البلاد.

ولأجل ضمان عائد هذه الضرائب العديدة، كان على الحكومة العثمانية بطبيعة الحال أن تنشىء خدمات ادارية مختلفة مكلفة بتحديد حالة الضرائب وبالسيطرة

على جبايتها. وأهم هذه الجهزة الجديدة هو جهاز المساحة، الذى تأسس فى عام ١٨٥٨، والذى بدأت اعماله فى مجال تمييز وإحصاء الممتلكات فى السنة نفسها. لكن حشدا من المكاتب الأخرى يرى النور ايضاً، أكان ذلك فى اسطنبول أم على مستوى الولايات، حيث يتخصص كل مكتب فى ادارة نوع معين من الايرادات.

والحال أن الجهود المشتركة للملتزمين واجباة الضرائب الذين يحصلون على رواتب من الدولة ولموظفى الجمارك ولفئات اخرى عديدة من الموظفين المكلفين بتنظيم الشئون الضريبية لن تفشل فى إتيان ثمارها. فاعتباراً من عام ١٨٦٠، سوف نلاحظ زيادة ملحوظة فى ايرادات غالبية الضرائب. وهكذا فإن ايراد ضريبة العشر على المحاصيل سوف يرتفع من ٤٣٤ مليون قرش فى ١٨٦٧ – مريبة العشر على المحاصيل سوف يرتفع من ١٨٧٠ وفى المدة نفسها، سوف يرتفع اجمالى المبالغ المحصلة على شكل بدل من ٢٠ مليونا إلى ٩٢ مليوناً، فى حين ان المتحصلات المترتبة على رسوم الدمغة سوف ترتفع ارتفاعاً هائلاً، إذ تقفز من ١٨٢ مليون إلى ٥٠ مليوناً.

لكن الاصلاحات – وكذلك الانفاقات الكمالية التي قامت بها الدولة، خاصة في عهد عبدالعزيز – تتطلب الكثير من المال بحيث انه سرعان ما يتوجب الإذعان لهذا الاستنتاج البديهي: إن من المستحيل التحرك الى الأمام دون استخلاص موارد أخرى غير الموارد التي تتيحها الضرائب. فأين يمكن العثور على هذه الموارد؟ إن المصلحين العثمانيين، إعتماداً منهم على المثال الذي تعرضه عليهم دول الغرب، سوف يتعين عليهم اللجوء الى وصفتين خطيرتين بشكل خاص: إصدار اوراق بنكنوت والقروض.

والحال أن اوراق القايم، التى الخلت الى التداول لأول مرة فى عام ١٨٤٠، اليست اوراق بنكنوت بالمعنى الدقيق المصطلح، بل هى تبدو بالأحرى بوصفها سندات خزانة تستتبع الحصول على فائدة. والنسبة المعروضة للاصدار الأول

ملحوظة : ١٧٪ في السنة. وفيما بعد، سوف يجرى اختزالها الى النصف. ومن الناحية النظرية، تعتبر اوراق القايم مضمونة بمبلغ معدني في صناديق الخزانة. أما في الواقع العملى، فإن هذا المبلغ لا وجود له وإصدار الأوراق يتحرك بنشاط. وعندما يسأل السلطان عبدالعزيز وزير خزانته كم تكلف بناء قصر دولما باختشى، سوف يجيبه الوزير: ٣٥٠٠ قرشاً. وهو المبلغ الذي تعين انفاقه لطبع ثلاثة ملايين ونصف مليون من الجنيهات التركية الورقية. وما يزيد من تفاقم الوضع هو أن اوراق القايم – التي كانت تنسخ في البداية يدوياً – تعتبر قابلة على نحو مثير التزوير. وأن تتأخر المصاعب عن التراكم: تداول أوراق مزيفة، إنخفاض رهيب لقيمة أوراق القايم بالقياس الى العملة المعدنية و ، خاصة، انهيار ثقة المواطنين في الدولة. ومن فرط لعبهم دور مطلق الجن، فإن القادة العثمانيين، دون ان يدركوا ذلك الدولة. ومن فرط لعبهم دور مطلق الجن، فإن القادة العثمانيين، دون ان يدركوا ذلك ، قد غرسوا بذور الكارثة المالية.

وسعياً الى تفادى الأزمة الناجمة عن التكاثر المنفلت للنقود الورقية، وكذلك الى مواصلة تمويل الاصلاحات، سوف تتجه الحكومة، اعتباراً من اواسط القرن، الى وصفة سحرية اخرى: القروض الخارجية. والواقع أن القرض العثمانى الأول، الذى تم عقده فى عام ١٨٥٤، بمعدل فائدة نسبته ٦٪، سوف يجلب مبلغ الذى تم عقده فى عام ١٨٥٤، بمعدل فائدة نسبته ٦٪، سوف يجلب مبلغ الصادرة حتى ذلك الحين من دائرة التداول. ويشكل ذلك بالنسبة للدولة العثمانية، بداية طفرة الاستدانة. فبين عامى ١٨٥٥ و ١٨٧٥، سوف يجرى عقد أربعة عشر قرضاً جديداً، بمعدلات فائدة تتراوح بين ٤٪ و ٩٪. وفى كل مرة سوف تخطو الامبراطورية العثمانية خطوة اخرى فى اتجاه الافلاس. وسوف يحدث هذا الافلاس فى اواخر عهد عبدالعزيز.

لكنه افلاس لن يكون دون مقابل. فالمال الذي انفقته الدولة لم يخدم مجرد بناء قصور عديمة الجدوى أو شراء بوارج سوف تبلي في قرن الذهب. فهو قد سمح

بانشاء مدارس جديدة وبتنمية بنية اساسية ادارية وقضائية، وبتحديث الجيش و، بشكل اعم، وضع المجتمع العثماني على طريق التقدم، أمّا ان محركي التنظيمات لم يتمكنوا في جميع الأحوال من ان يستخدموا الموارد المتاحة لهم استخداما حصيفاً، فذلك مما لا شك فيه. إلا أنه لاشك ايضاً في أنهم، مدفوعين بدافع مشروع عظيم، قد تصرفوا على النحو المناسب: الإقدام على مجازفات.

### التطور الاقتصادى والاجتماعي

قى هذا المنتصف القرن التاسع عشر، ليست مؤسسات وجهاز الدولة وحدها هى التى تتحول، فالتغيير يمس المجتمع كله. وفيما يتعلق بالعالم الحضرى، فإن ذلك يحدث بسهولة تقريباً، فمما لا جدال فيه ان تربة المدن أكثر ملائمة المتنظيمات من تربة الأرياف، لكن المناطق الريفية تتحرك هى أيضاً، بطريقتها. وهى تتحرك بالمعنى الحرفى الكلمة. فحركات السكان العديدة التى نشهد عبر الأراضى العثمانية تشكل احدى الظواهر الأكثر تمييزاً للعصر، وهى حركات متنوعة الانماط: النزوح الريفى، تدفق المهاجرين القادمين من الامبراطورية الروسية؛ المجرات العمل الموسمية؛ البداوة.

#### اریاف فی حرکة

بسبب غياب احصاءات تفصيلية، فمن الصعب أن نحدد بدقة الانزياحات السكانية في اتجاه المدن. على ان النمو الديموجرافي الذي سجلته منذ منتصف القرن مدن معينة كاسطنبول وسميرن وبيروت يعطى فكرة عن الوضع. فنحو عام ١٨٤٠، من المرجح ان عدد سكان اسطنبول كان اقل من ٢٠٠٠٠ نسمة. أما في عام ١٨٩٠، فإن هذا العدد يصل إلى ٩٠٠٠٠ نسمة. وفي المدة نفسها، سوف يرتفع عدد سكان سميرن من ١١٠٠٠ نسمة الى ٢٠٠٠٠٠ نسمة. أما بيروت،

فإن سكانها سوف يزيدون من ٤٠٠٠٠ نسمة من خمسينيات القرن التاسع عشر إلى نحو ٨٠٠٠٠ نسمة بعد ذلك بثلاثين سنة. والحال ان عدة مدن اخرى فى الامبراطورية – كسالونيك وأضنه وسامسون – تشهد تطوراً مماثلاً، حتى وإن كانت تظهر منحنيات نمو أقل أهمية. ومن المؤكد أن هذا النمو الديموجرافي إنما يرجع الى تحول ظروف الحياة وتحسن الصحة العامة. كما ان المهاجرين المسلمين القادمين من روسيا لهم دور في هذا النمو. إلا أن من المتعدر تماماً تفسيره دون اخذ النوح الريفي في الحسبان.

فلماذا يرحل الفلاحون وسكان المراكز الريفية الصغيرة عن قراهم؟ إنهم يرحلون لأن الوجود فيها اصبح بالغ الصعوبة ولأنه احيانا ما يكون محصول ردىء أو غارة لصوصية أو كارثة اخرى ما كافية لدفع قرى بأكملها الى القنوط. وخلال مجاعة ١٨٧٧ – ١٨٧٤ الكبرى، سوف يرى الرحالة الأوروبيون حشوداً من الفلاحين الجائمين الهائمين على وجوههم على طرق وسط الأناضول والذين تركوا ممتلكاتهم بحثاً عن اسباب للعيش فى أماكن اخرى. لكن اقدار الحياة الريفية لا تفسر كل شيء. فإذا كان سكان الأرياف يبدأون في هجر اراضيهم، فإن ذلك إنما يرجع ايضاً الى افتتانهم بالمدينة، مدينة التنظيمات، التي تنمى تبادلاتها التجارية مع الغرب، والتي تتزود بنواة صناعية، والتي تعمر بالمنشئات الجديدة، والتي تكفل من المكانها قدراً من الحماية من الكوارث، والتي، بوجه خاص، تتيح عملاً لكل من يبحث عن عمل. ومن الواضح أن المدن الأكثر جاذبية هي تلك التي تشكل بؤرة لاتوسع الاقتصادي للامبراطورية: العاصمة، والموانيء الكبرى على بحر ايجة والبحر المتوسط، وكذلك البؤر الجديدة التصنيع والنمو الزراعي كسامسين أو أضنه.

وغالباً ما تسبق مرحلة انتقالية الرحيل الى المدينة: الهجرة بحثاً عن عمل موسمي، و اعتباراً من اواسط القرن التاسع عشر، مع التطور التدريجي

المحاصيل التجارية في سهول الاناضول الساحلية، فإن التحركات المؤقتة من هذا النوع سوف تتسع اكثر فأكثر. والحالة الأكثر أهمية هي حالة الهجرات في اتجاه قيليقيا والتي تعبىء كل سنة عدة عشرات آلاف من الأفراد القادمين من الهضبة الأناضولية ومن طوروس. ويجرى تشغيل غالبية هؤلاء العمال في زراعة القطن، الذي أدخل حديثاً الى المنطقة. كما يشارك عدد معين منهم في جنى المحاصيل. ومع انتهاء الموسم، فإنهم لا يعودون كلهم الى الاماكن التي جاءوا منها. فهناك دائماً من يبقون، إما لأنهم قد نجحوا في الحصول على عمل في ضياع السهل الشاسعة، أو لأنهم قد وجدوا عملاً في المدينة، في اضنه أو ميرسين.

والى جانب هذه الانزياحات لهؤلاء العمال الموسميين، لابد من اعطاء مكان ايضاً لهجرات قبائل البدو الرحل، فهذه القبائل، التى ماتزال عديدة — خاصة فى الأناضول وفى الولايات العربية — ، تواصل الانشغال بأنشطتها التقليدية، على الرغم من العدارة التى يبديها تجاههم السكان المستقرون. لكننا أمام بدارة آخذة فى التلاشى، يبدو زوالها حتمياً. ففى أماكن كثيرة، تستقر القبائل بشكل عفوى، غالباً على أراض يتم استطيانها لأول مرة، عندما تكون الأهمية الاقتصادية لمثل هذا التحول واضحة، لكن الدولة هى التى تتدخل احياناً، مستخدمة القوة مثلما فعلت من قبل أكثر من مرة، وبوجه خاص، فإن الأمور تسير على هذا النحو فى سهل قيليقيا ومشارفه الجبلية حيث تؤدى عملية «الاخضاع» التى كلف أحمد جودت باشا بقيادتها فى عام ١٨٨٥ضد بعض القبائل التى ينظر اليها على انها مسرفة فى فوضويتها إلى تسكين جماعات هامة من البدو، بما يشكل نقطة انطلاق لنمو زراعى ملحوظ و، فيما بعد، انمو صناعى.

والواقع ان هذه السياسة الخاصة بتسكين البدو لم يكن هدفها هو مجرد تسهيل السيطرة على جماعات سكانية يمكنها تعريض النظام العام للخطر. فهى تستجيب أيضاً لحاجة ملحة، هي العثور على السواعد الضرورية لانطلاق الزراعة

العثمانية، خاصة في الاقاليم الذي يتم استغلالها لأول مرة. ومن أجل تلبية هذه الحاجة اساساً سوف يلجأ الباب العالى ايضاً الى وسيلة أخرى: التوطين الجماعي، في الأراضي العثمانية، للمهاجرين القادمين من الخارج، من الامبراطورية الروسية أساساً.

والواقع ان هذا التدفق للمهاجرين، والذي يمثل ظاهرة ديموجرافية كبرى، لا يشكل حدثاً جديداً، فمنذ اواخر القرن الثامن عشر، بدأت في الاتجاه الي الامبراطورية العثمانية جماعات هامة من اللاجئين، القادمين من القرم ومن القوقاذ ومن ضفاف بحر قزوين وكذلك من بلدان في وسط اوروبا كالمجر أو بوهيميا أو بولندا، لكن الأبواب سوف تكون مفتوحة بشكل أوسع منذ عهد التنظيمات، فبهدف تشجيع الهجرة، سوف يمضى قانون اصدره الباب العالى في عام ١٨٥٧ الى حد وعد أسر المهاجرين بقطعة من الأرض وكذلك بالاعفاء من الضرائب ومن الخدمة العسكرية لمدة تتراوح بين ستة واثنى عشرة عاماً، بحسب مكان الاقامة. والحال أن نتائج سياسة الترحيب بالمهاجرين هذه - والتي ازدادت تعززاً بانشاء لجنة المهاجرين في عام ١٨٦٠ - سوف تكون مثيرة. ويبدو أن موجة الهجرة الأكثر أهمية، وهي موجة هجرة تتار القرم، قد شملت اجمالي قرابة ٣٠٠٠٠٠ شخص بين عامى ١٨٥٤ و ١٨٧٦. كما أن التتار النوجاي وتتار الكوبان سوف يجيئون بمئات الآلاف للاستقرار في الامبراطورية العثمانية خلال وبعد حرب القرم، وفي الوقت نفسه، سوف تقدم شعوب القوقاز المختلفة من جهتها نحو ٥٠٠٠٠٠ مهاجر، وبالنسبة لعام ١٨٦٤ وحده، فقد سجلت الاحصاءات العثمانية نحق ٤٠٠٠٠٠ مهاجر قادمين من الموانىء الروسية.

والواقع أن هؤلاء المهاجرين، المستقرين في المناطق القليلة السكان في روميليا والأناضول وسوريا، سوف يكونون مستوطنين موفوري النشاط وسوف يسهمون إسهاماً فعالاً في التطور الاقتصادي للامبراطورية. لكنهم، بطبيعة الحال، لا

يشكلون السلاح الوحيد الذى تتمتع به الحكومة العثمانية لإضفاء حياة جديدة على الأرياف، ففى تواز مع توطين يد عاملة وفيرة فى الاراضى المخصصة للاستيطان، لجأت السلطات، منذ بداية عهد عبدالمجيد، الى مجموعة كاملة من التدابير. فهناك، أولاً، فى عام ١٨٤٣، تدشين استقصاء ريفى واسع، تم القيام به فى غالبية الولايات، بهدف تحديد حاجات البلاد. وقد تزايدت المبادرات بعد ذلك: انشاء وزارة للزراعة (١٨٤٧)؛ إنشاء مدرسة التعليم الزراعى على أطراف اسطنبول (١٨٤٧)؛ اصدار قانون زراعى، فى عام ١٨٥٨، يعمم الملكية الخاصة للأراضى، الإعفاءات الضريبية والتوزيع المجانى البنور والنباتات بهدف تشجيع بعض المحاصيل المتخصصة كالتبغ والقطن والتوت؛ تحسين وسائل المواصلات، خاصة على الأراضى التي أدخلت حديثاً الى مجال الزراعة، القيام بمختلف أعمال التجفيف والردم وتحسين الأحوال الصحية.

فما هي النتائج؟ إن الحكومة العثمانية سوف تعرضها باعتزاز في «المعرض الوطني» الأول الذي افتتح في اسطنبول في عام ١٨٦٧: عينات ممتازة من القطن والتبغ، أوعية مملوءة بالشوفان المتاز النوعية، سلال القمح والذرة، انواع الأرز المختلفة، انواع الصوف المختلفة، ومنتجات كثيرة اخرى ايضاً تبرز بينها آلات زراعية مستوردة من فرنسا وانجلترا، تشكل ملمحاً جذاباً رئيسياً من ملامح المعرض. إحتفالية سانجة، لكنها تعطى مع ذلك فكرة عن الطريق الذي سلكته الزراعة العثمانية. والواقع أن هذه الأخيرة ان تتوقف، على مدار عهد التنظيمات، عن التقدم، خاصة في قطاع المنتجات التصديرية: القطن، التبغ، الحبوب، الفواكه المجففة، النباتات المستخدمة في الصباغة، الخشخاش، الحرير...

والشاهد على هذا التقدم هو تضاعف مبيعات تركيا للمملكة المتحدة والفرنسا — اكبر شريكين تجاريين لها — بين عامى ١٨٥٥ و ١٨٧٥. وتعتبر بعض الأرقام مهمة بشكل خاص: ففي عام ١٨٥٥، تصدر الامبراطورية العثمانية ١٣٠٠٠٤

كجم من القطن إلى فرنسا؛ وفي عام ١٨٧٥، تبيع منه ٢٠٩٠٠٥٥ كجم البلد نفسه، وفي المدن نفسها، تزيد صادرات الحرير من ٣٠٩٠٠٠ كجم إلى ١٢٦٥٠٠٠ كجم، وتزيد صادرات التبغ من ٤٣٤٠٠٠ الى ١٨١٠٠٠ كجم، وتكشف التجارة مع انجلترا عن تطورات مماثلة بل وغالباً أكثر اثارة: تزايد مبيعات الفواكه المجففة بثلاثة اضعاف، تزايد مبيعات الحبوب بعشرة اضعاف، الارتفاع السريع لمبيعات الأفيون.

على أن هذا النمو، بالأرقام المطلقة، يظل متواضعاً. وسوف يتعين الانتظار الى الفترة الحميدية حتى تبدى الزراعة العثمانية تحركاً حقيقياً وحتى ينفتح العالم الريفى على التحديث. فحتى ذلك الحين، نجد أن غالبية اولئك الذين اتيحت لهم الفرصة لاجتياز أرياف الامبراطورية قد رسموا لها لوحة شديدة الكآبة. الفلاح؟ جاهل وبائس. الواته؟ عتيقة. التدابير. التي تتخذها الادارة لتحسين حالته؟ محدودة الفعالية. وصحيح انه في هذا المكان أو ذاك تنشأ ملكيات واسعة يمكن ان نرى فيها بعض الآلات الزراعية وتطبق أساليب استغلال حديثة. لكن احداً لا يغيب عن بصره أن هذه الضياع النمونجية قد شيدت على تعاسة اليد العاملة التي تقلحها – والتي تتألف غالباً من مزارعين جردوا من أراضيهم.

#### الملمح الجديد للمدن

إذا كانت أرياف التنظيمات تتطور مع احتفاظها بملمحها التقليدي، فإن المدن خلافاً لذلك، تشهد في العصر نفسه تحولاً شديد الوضوح. وبطبيعة الحال، فإننا نجد مدناً تظل في المؤخرة وإن تبلغ منعطف الحداثة إلا في وقت جد متأخر من القرن. أما المدن – الموانيء، والمدن الواقعة على المحاور الرئيسية للمواصلات وبعض عواصم الولايات فإنها تتميز منذ عهد عبدالمجيد بملمح جديد. وتقدم اسطنبول المثل. على ان مدناً كأزمير وسالونيك، أو حتى مدينة ذات حجم متواضع نسبياً كبورصا، لم تتأخر في السير على خطاها.

وبتنفير مدينة عصر التنظيمات أولاً لأنها تتعاظم. فمع تدفق المهاجرين والقروبين الذين أغرتهم مغامرة النزوح، غالباً ما يتحتم تخطى حدود المدن وانشاء احياء جديدة، في محيطها. ولما كانت مناطق السكن الجديدة هذه تستند الى تنظيم حديث الزامى فإنه لم يكن هناك ما يجمع بينها وبين الأحياء القديمة. فالشوارع المنسقة المستعارة من الهندسة المدينية الغربية تحل محل الشبكة المعقدة من الأزقة والحارات الملتوية الضيقة. ووحدة النموذج والعقلانية تحلان محل ما بدا لأعين المخططين في ذلك العصر فوضى تدل على ارتباك وتقلب الأهواء. وفي العصر نفسه، فإن العمارات الايجارية تتكاثر في قلب المدن، بينما تبدأ الأسر المحظوظة في النزوح إلى احياء أنسب، جد بعيدة أحياناً عن وسط المدينة، لكن الوصول اليها سهل بفضل تطور المواصلات – في بعض المدن العثمانية انتشرت العربة الخفيفة الكشوفة منذ بداية عهد التنظيمات – وشق طرق رئيسية جديدة.

لكن تغيرات اخرى كان من الأسهل رصدها. ففى المقام الأول، هناك مجمل البنى الأساسية المرتبطة بنمو وسائل المواصلات: محطات السكك الحديدية، مكاتب البريد، الأرصفة، مستودعات السلع، الفنادق، وفى اسطنبول، فإن بنايات مكاتب البريد، والتى انشئت منذ أربعينيات القرن التاسع عشر هى التى تبرز بوصفها أول علامات الانبثاق التدريجي لشبكات اتصال جديد. وسرعان ما سوف تكون هناك أيضاً الفنادق الكبرى المخصصة للمسافرين الأوروبيين. وهكذا ففى عام ١٨٥٥، ان تكف صحيفة چورنال دوكونستانتينوپل عن الثناء على فندق امباسادور، وهو مبنى مزود باجنحة رائعة وبقاعة لتناول الطعام «جد فخيمة». وسوف يتعين انتظار آخر سنوات عهد عبدالعزيز حتى تظهر الى الوجود علامات اخرى: محطة سيركيچي الأولى (التي حلت محلها في عام ١٨٨٩ المحطة الحالية)، خط سكة حديد العاصمة والذي يربط جالاتا ببيرا (١٨٧٥)، شبكة عربات الترام التي تجرها الحيوانات (١٨٧٧).

كما أن نمو التبادلات التجارية مع الغرب وانفتاح الامبراطورية على رؤوس الأموال الاجنبية يشكلان عاملاً هاماً من عوامل التغير الحضرى، ففى اسطنبول وفى عدد من المدن الأخرى فى الامبراطورية، يبدأ فى التشكل، نحو منتصف ستينيات القرن التاسع عشر، حى للبنوك التى تؤكد واجهاتها المهيبة انتصار الرأسمالية الغربية، وحول هذه النواة الجديدة للنشاط الاستثمارى – والتى تأخذ فى تحويل الاسواق (البازارات) القديمة الى مرتبة الغرائب المخصصة لفرجة السياح عليها – ، سوف يتشكل حشد من الدور التجارية ومراكز الأعمال (إتش خانى)، وهنا، تتركز الثروة فى مكاتب ضيقة متراكمة فيما بينها. فقرب البنوك يجعل المكان باهظ الثمن.

وهذا المال الذي يتزايد وفرة يتوجب انفاقه. والحال ان مدينة التنظيمات، المفتونة بانماط الاستهلاك الأوروبية، هي ايضاً مدينة المحال الفاخرة، وقاعات المسرح والمقهاوي وأماكن التسلية من كل نوع. والواقع ان چيرار دو نيرقال، الذي تواجد في اسطنبول بعيد اعلان مرسوم جولخانة، كان شاهداً هناك على حياة جد دنيوية بالفعل، تتميز على نحو خاص بمرور عدة فرق أوروبية للاوبرا. وبعد ذلك بثلاثين سنة، سوف تكون امكانيات التسلية اوفر عدداً بكثير، في العاصمة بالتأكيد، واكن ايضاً في مدن الولايات، وخاصة في المدن - الموانيء الخاضعة الى حد بعيد لنفوذ أوروبا. وفي بداية عهد عبدالحميد، فإن مدينة صغيرة كبورصا سوف يكون بوسعها هي أيضاً ان تفاخر بوجود مسرح فيها. والواقع ان حاكم المدينة في ذلك الوقت كان أحمد وفيق باشا، أحد آباء المسرح العثماني.

وأخيراً، من المناسب الاشارة الى أن الاصلاحات تجد فى المدن دائماً تقريباً تجسداتها الجمادية: الثكنات، المدارس، البنايات الادارية، المستشفيات، القصور.. والحال أن هذه البنايات، العديدة والمنتشرة الى حد بعيد عبر مجمل الامبراطورية، لم يكن هدفها هو مجرد تلبية ضرورات عملية. فبحكم اتساع ابعادها، وفخامة

خطوطها، وثراء عناصرها الزخرفية، نجد انها تؤكد قوة الدولة وكذلك عصريتها التي تحمل صبغة احترام التقاليد الاسلامية.

فكيف يمكن ادارة هذه المدن التي تمر بتحول سافر؟ إن رجال التنظيمات بهتمون بسرعة بالغة بهذه المسألة ويردون عليها بالاقتداء، مرة اخرى، بأورويا. وتتمثل الخطوة الأولى، بعد العديد من التحسسات، في الاتجاه، في عام ١٨٥٤، الى انشاء بلدية في اسطنبول، تحت رئاسة عمدة (شهير اميني) يتبعه مجلس من اثنى عشر عضواً. ومن بين المهام العديدة الجهاز الجديد، يبرز تحديد حالة الضرائب المحلية والرقابة على الأسواق، وإعمال تدابير النظافة، والرقابة على امدادات المياه والمؤن الغذائية وتنظيم اعمال البناء. وبعد ذلك بثلاث سنوات، سيتم اجتيان خطوة ثانية، اكثر أهمية: تقسيم العاصمة، اقتداءً بباريس، الى عدة دوائر، أن ترى النور منها على الفور غير الدائرة السادسة، والتي تتألف من حي جالاتا وحى بيرا. وهذه «الدائرة السادسة» - التي تطمح الى ان تكون نداً من حيث الأزدهار والكفاءة الادارية للدائرة الباريسية التي تحمل الرقم نفسه - إنما تتمين بطابع تجريبي. وكان على أعضاء البلدية المسئولين عنها أن يجعلوا منها قطاعاً حضريا نموذجيا مزودا بشوارع مرصوفة وأرصفة وشبكة اضاءة المدينة بالغاز وشبكة توصيل المياه، وخطوط منتظمة البنايات، الخ، ويتأكد نجاح هذه التجرية بشكل شديد الحسم بحيث أن الأسلوب الجديد للادارة البلدية سوف يجرى البدء، منذ عام ١٨٦٨، في تطبيقه في الأحياء الأخرى في اسطنبول بل وفي بعض مدن الولاية. وفي عام ١٨٧٧، سوف نشهد النتيجة المنطقية لهذه العملية : إن قانونا اصدره البرلمان الذي ظهر الى الوجود سوف ينشر نظام اسطنبول البلدي عبر جميع مدن الامبراطورية.

وفى تواز مع انشاء هياكل بلدية جديدة، سوف نشهد فى العقود نفسها ظهوراً — جد متردد بعد – لشكل آخر للتدخل فى حياة المدن : التخطيط الحضرى.

والحال ان مصطفى رشيد باشا، الراغب فى اعطاء العاصمة العثمانية ملمحاً مماثلاً للمح الحواضر الأوروبية، قد صاغ عدة مبادىء عامة منذ عام ١٨٣٦: يجب توسيع الشوارع، وإزالة الأزقة، وشق طرق رئيسية كبرى، وتشكيل الاحياء على نحو منسق، واستخدام الحجارة فى البناء. والواقع ان مهندساً المانيا سوف يصبح فيما بعد واسع الشهرة، هو هيلموت قون مواتكه، لن يتأخر فى تبنى هذه المقترحات، مرسياً بذلك اسس الهندسة الحضرية للتنظيمات. وهى هندسة حضرية جد طموحة، وإن كانت قليلة الواقعية غالبا. واعتباراً من عام ١٨٤٨، تاريخ «قانون الانشاءات» الأول، سوف يجرى اقرار سلسلة بأكملها من التدابير، على فترات فاصلة منتظمة، لتحسين النسيج الحضرى. ولن تطبق بشكل عام إلاً فى الأحياء التسبع لمحيط المدن.

ومن جهة اخرى، فإن التنظيم يستقيد اولاً من الحرائق. فالبنسبة المخططين، نجد ان هذه الكوارث التى تؤدى بشكل متكرر الى تدمير الأحياء القديمة إنما تمثل نعمة مشتهاه. وفى عام ١٨٥٦، يؤدى حريق الى تدمير ١٥٠ منزلاً فى حى اكسراى فى اسطنبول؛ وبعد ذلك بوقت قصير، نجد ان الحى، الذى اعيد بناؤه بالكامل، يعرض مشهد مربع من الشوارع ذات الاتساعات المنسجمة بشكل دقيق، كما ينص على ذلك قانون عام ١٨٤٨. وبعد ذلك بعشر سنوات، فإن وسط المدينة نفسه هو الذى يحترق، بين قرن الذهب وبحر مرمرة. وتستفيد السلطات من ذلك لشق الطرق الرئيسية وازالة الأزقة وتنظيم خطوط الشوارع. وفى عام ١٨٧٠، يتكرر السيناريو نفسه فى بايوغلو، أحد الاحياء «الأفرنجية» فى اسطنبول، حيث يتكرر السيناريو نفسه فى بايوغلو، أحد الاحياء «الأفرنجية» فى اسطنبول، حيث تأتى النيران على أكثر من ٢٠٠٠ بناية. وليست العاصمة وحدها هى التى تستفيد من جهود اعادة التنظيم هذه. ففى سالونيك وأزمير وكثير من المدن الأخرى فى الامبراطورية، تتم الأمور بالشكل نفسه. ففى كل مرة ينشب فيها حريق، يستفيد منه رجال البلدية لتطبيق القراعد الجديدة للهندسة الحضرية – وإن لم يكن ذلك بشكل ناجح فى جميع الأحوال.

على أن المخططين والمهندسين المعماريين الذين يتواون، بحكم الظروف، صوغ مدينة التنظيمات لا يكتفون بالنقل الأعمى عن الغرب. فهم يجتهدون في استحداث اسلوب اصيل يراعي التراث البيزنطي والتركي - الاسلامي للامبراطورية. والمدهش هو أن المعماريين الأوروبيين، القادمين كخبراء، هم الذين يبرزون بوصفهم أنشط المشجعين لهذه الرغبة في التوليف. وبالنسبة لهم، فإن المسألة في الأغلب لا تعدو أن تكون مسألة تحقيق «بهاء للمنظر». أما بالنسبة للدولة، التي تستخدمهم، فإن ما يهمها في الواقع هو التأكيد القوى لهوية عثمانية.

### التوسع الاقتصادى

بين العوامل المختلفة التي تحكم تطور المدن في عصر التنظيمات، يحتل تسارع الانشطة الاقتصادية مكانة بارزة بشكل خاص. فاعادة تنظيم المواني، وبناء المخازن ومحطات السكك الحديدية إنما يتمان من اجل التمكن من استيراد وتصدير كميات اعظم من السلع. اما البنوك فهي تبني من اجل تسهيل التبادلات التجارية وتمويل البني الأساسية الضرورية.

وهذه الحياة الاقتصادية الآخذة في التوسع موجهة الى حد بعيد الى الغرب. ففي عام ١٨٣٨، جرى توقيع معاهدة تجارية مع الملكة المتحدة، ثم مع فرنسا. وبين عامي ١٨٣٩ و ١٨٤١، جرى عقد اتفاقات مماثلة مع سردينيا والسويد والنرويج واسبانيا وهولندا وبروسيا والدانمرك وبوقية توسكانيا الكبرى وبلچيكا. والحال أن جميع هذه المعاهدات، والتي نصت بشكل خاص على تخفيض ملحوظ الرسوم الجمركية بالنسبة المنتجات المستوردة والغاء الامتيازات المنوحة الوسطاء المحليين، قد ارست اسس نزعة ليبرالية شبه مطلقة في مجال العلاقات التجارية الامبراطورية. وبشكل مواز، فإنها قد اسهمت الى حد بعيد في وضع الاقتصاد العثماني تحت نفوذ الدول الأوروبية العظمي.

والواقع أن تطور التجارة الخارجية، الذي دشنته اتفاقات ١٨٣٨ – ١٨٤١، انما يشكل الجانب الأكثر اثارة للنمو الاقتصادي الذي عرفته الامبراطورية في عصر التنظيمات. واليكم بعض الارقام الهامة: في عام ١٨٤٠، بلغت القيمة الاجمالية الصادرات العثمانية ٧.٤ مليون جنيه استرليني؛ ونحر اواخر عهد عبدالعزيز، سوف تصل الى قرابة ٢٠ مليوناً؛ وفي المدة نفسها، فإن الواردات سوف تنتقل قيمتها الاجمالية من ٢.٥ مليون جنيه استرليني إلى قرابة ٢٤ مليوناً. وهذا يعنى ان قيمة التبادلات التجارية للامبراطورية قد زادت بخمسة اضعاف في غضون اربعين سنة. وتكفى مقارنة هذا التزايد السريع مع نسبة النمو التي تصل الى نحو ٨٠٪ والتي تحققت خلال نصف القرن المتد من عام ١٧٨٠ الى عام الى نحو ١٨٠٪ والتي تحققت خلال نصف القرن المتد من عام ١٧٨٠ الى عام ١٨٣٠ اتكوين فكرة عن الانطلاق الذي حدث منذ عهد عبدالمجيد.

وهو انطلاق يستند اساساً إلى الزراعة وتربية الماشية. فالواقع أن تسبع سلع – التبغ والقطن والقمح والشعير والزبيب والتين والحرير والخشخاش ووبر الماعز – تمثل وحدها، في اعوام ١٨٥٠ – ١٨٠٠، نحو ٢٠٪ من مبيعات الامبراطورية العثمانية. كما أن النسبة المتبقية تتألف أيضاً، بشكل أساسي، من منتجات زراعية: النباتات التي تستخرج منها الأصباغ، زيت الزيتون، الحبوب التي يستخرج منها الزيت، الجلود، الاسفنج، الخ. وهو انطلاق لابد من الاشارة الى أن يستفيد أيضاً من الظرف الدولي. فالتوسع الذي تعرفه الأسواق الأوروبية عند منتصف القرن التاسع عشر يعتبر مسئولاً ألى حد بعيد عن دينامية الصادرات العثمانية. كما أن حرب الانفصال التي تمزق الولايات المتحدة في بداية ستينيات القرن التاسع عشر تمثل نعمة بالنسبة للامبراطورية، فاليها يتوجه المستوردون الأوروبيون – خاصة أوائك الذين ينتمون إلى قطاع النسيج – الذين وجدوا أنفسهم محرومين من مصدر أمداداتهم التقليدي. وما أن يتبدل الموقف، مع أنتهاء الحرب الامريكية، فإن التجارة العثمانية سوف تعاني من النتائج المترتبة على ذلك. والحال

ان سبعينيات القرن التاسع عشر سوف تكون بالنسبة التجارة العثمانية، خاصة فيما يتعلق بصادرات القطن، فترة انحدار ملحوظ، ان تتسنى مواجهته إلا عبر استحداث قطاعات جديدة للأنشطة.

وفي مقابل منتجاتها الزراعية، تحصل الامبراطورية من شركائها التجاريين -وأهمهم بريطانيا العظمى (التي تجيىء منها عند اواخر السبعينيات نسبة ٤٥٪ من الواردات العثمانية) وفرنسا (١١.٨٪ من الواردات العثمانية في الفترة نفسها) والنمسا (١١.٨٪) - على مجموعة متنوعة كاملة من المنتجات المصنعة (المنسوجات، الملابس، الأسلحة، الأثاث، الآلات، ساعات الحائط، الأدوات المختلفة، اسلاك التلغراف، المنتجات الدوائية، الغ)، وكذلك على سلم من المستعمرات (السكر، التوابل) ومواد اولية كالفحم والمعادن المختلفة. أما ان الميزان التجاري سيميل باستمرار اصالح اوروبا، فإن ذلك يمثل مشكلة خطيرة ان تتمكن الامبراطورية ابدأ من حلها. لكن الأكثر مدعاة للانشغال بكثير هو الآثار السيئة لهذه الواردات على الانتاج الحرفي المحلى، وكان اوبيشيني قد اشار الى هذا الخطر، في كتابه «رسائل عن تركيا»، منذ منتصف القرن. وفي قطاع المنسوجات، بوجه خاص، تعتبر الكوارث جسيمة، وهكذا فإن ولاية بورصا،على سبيل المثال، كانت قد انتجت في عام ١٨٤٣ نحو ٢٠٠٠٠ قطعة من المنسوجات - من القطن والحرير، وبعد ذلك بعشرين سنة، فإنها لن تنتج غير ٣٠٠٠ قطعة من هذه المنسوجات، وفي جميع الولايات الخاضعة على نحو مباشر للتغلغل الغربي، تشير الاحصاءات إلى انهيارات مماثلة. ولا تصمد بشكل أفضل غير الاقاليم الواقعة بعيداً عن الشبكات التجارية الكبرى - وتلك هي الحالة بوجه خاص في الأناضول الشرقية : ففي ايرزينچان وديار بكر وخربوط ومالاتيا، اذا اكتفينا بالاشارة الى عدد قليل من مراكز الانتاج من بين مراكز اخرى كثيرة، نجد ان المئات، واحياناً اكثر من ألف من ورش النسيج الحرفية تواصل العمل حتى عشية الحرب العالمية الأولى. وفي وجه هذا التدفق للمنتجات المصنعة الأوروبية، لا تجد الامبراطورية نفسها دون موارد. فسرعان ما سوف تتشكل، كبديل عن الحرف الآخذة في التلاشي، حرف «حديثة» قادرة على تحسس الحاجات الجديدة : حرف صناع الكراسي والنجارين (الذين يقلدون الأثاث المستورد من انجلترا وفرنسا وأماكن اخرى) وحائكي الملابس ذات الطراز الأوروبي وصانعي الأخذية والساعاتية والميكانيكيين، النخ. كما سوف نشهد ظهور عدد من «الفابريقات»،، التي تشكل النواة الأولى لقطاع صناعي ان يبدأ في التطور، إلا في وقت متأخر من القرن، وفي غالبية الحالات، فإن هذه الفابريقات هي منشئات تابعة الدولة تنتج منتجات مخصصة الجيش (منسوجات، بزات عسكرية، أحذية، أغطية، طرابيش، أسلحة) كما تنتج منتجات كمائية حاجات القصر والفئات المخطوطة.

وفي هذا المكان أو ذاك تولد ايضاً أول المشروعات الخاصة: تلك هي حالة مصنع المناديل الحريرية الذي انشأه مواطن فرنسي في بورصا في عام ١٨٥٠، أو حالة مصنع البياضات الايطالي الذي أنشيء في ازمير في عام ١٨٦٧ أو ، بشكل خاص، حالة العشرات من ورش غزل الحرير الصغيرة التي اقيمت في مختلف مناطق انتاج الحرير في الامبراطورية. وأخيراً فإن قطاعاً آخر سوف يتطور، وبشكل أسرع من المصانع، هو قطاع الانتاج المنجمي، فغداة حرب القرم، نجد أن المخزونات العثمانية من الفحم والنحاس والحديد ومواد أخرى مختلفة كالفضة والكروم وحجر السن أو البورق سوف تكون ذات جاذبية شديدة بالنسبة المستثمرين الأوروبيين بحيث ان الباب العالى سوف يتعين عليه، في عام ١٨٦١، اصدار قانون يحدد حداً اقصى من عشر سنوات لأجل الامتيازات ويرغم الحاصلين على امتيازات التنقيب على دفع ربع اجمالي ارباحهم الدولة.

وفى النهاية، فإن الامبراطورية العثمانية تشكل، فى هذا المنتصف للقرن التاسع عشر، بلدا يملك امكانيات ضخمة. فهى بزراعتها الآخذة فى التوسع،

وبمواردها المنجمية الضخمة، وبمتطلباتها المتنوعة الكثيرة من حيث التجهيز الصناعي والخدمات، وهي مزايا من المناسب ان نضيف اليها استقرار نظام حكمها السياسي، انما تتيح لروح الاستثمار مجالاً ممتازاً للحركة. ومن الواضح ان رجال الأعمال الغربيين لن يتأخروا في ادراك ذلك. والحال ان المواطن الفرنسي الذي اتجه، في عام ١٨٥٠، إلى انتاج المناديل الحريرية في بورصا ليس غير واحد من اوروبيين عديدين جاءوا للبحث عن الثروة، خلال الفترة نفسها، في ارض الاحلام العثمانية.

وإلى جانب هذه المبادرات الفردية، نجد ايضاً مبادرات المجموعات المالية والبنوك الكبرى. والحال أن العديد من هذه المؤسسات انما يدين بوجوده الى الامكانيات الجديدة التى اصبحت متاحة فى الامبراطورية، خاصة بعد حرب القرم. وتلك هي، بوجه خاص، حالة البنك السلطاني العثماني، وهو منشأة فرنسية انجليزية تأسست فى عام ١٨٦٣ إثر الكثير من المحن وبلعب دور بنك الدولة العثمانية. كما انها حالة الكثير من المؤسسات الأخرى التى تحمل اسماء لها دلالتها: الشركة العامة للامبراطورية العثمانية (١٨٦٤)، بنك التسليف العثماني العام (١٨٦٨)، بنك التسليف العثمانية العلم (١٨٦٨)، بنك القسطنطينية (١٨٧٨)، فرع الشركة العامة، الشركة العثمانية للاسهم والأوراق المالية (١٨٧٧)، البنك النمساوي – العثماني (١٨٧٨)، البنك النمساوي – العثماني (١٨٧٨)، البنك النمساوي – العثماني الأولى في تزويد الدولة العثمانية بالمال الذي تحتاجه، إلا انها سرعان ما تهتم ايضاً بتمويل شركات مختلفة تنتمي، كلها تقريباً، الى قطاع سرعان ما تهتم ايضاً بتمويل شركات مختلفة تنتمي، كلها تقريباً، الى قطاع المواحدات العامة اللبلديات.

والإمام الأكبر هو القطار، الذي تعلق عليه الرأسمالية الأوروبية آمالاً عظمى. وفي هذا المجال، كانت البدايات متواضعة، لكنها واعدة: فخط السكك الحديدية العثمانية من ازمير الى آيدين التابع لصاحب الجلالة السلطان، والذي دشن في

عام ١٨٦٦ وشيد برؤوس اموال انجليزية وطوله ١٣٠ كيلو مترا، انما يخدم مناطق ازمير الداخلية يثبت كفاءة السكك الحديدية في نقل السلع الى ميناء تصديرها؛ اما خط السكك الحديدية من ازمير الى كاسباء، الذي يبلغ طوله الاجمالي ١٦٩ كيلومترا، والذي دخل الخدمة في السنة نفسها، وامتداده الى آلاشيهير (١٨٧٢)، والخاضعان هما ايضاً لسيطرة رؤوس اموال بريطانية، فإنهما يلعبان، في قطاع آخر من الاراضي الواقعة وراء بحر ايجه، دوراً مماثلاً لدور خط ازمير – آيدين؛ وأخيراً، فإن الشركة السلطانية لخطوط السكك الحديدية في تركيا الأوروبية (التي سوف تصبح فيما بعد شركة استثمار السكك الحديدية الشرقية)، والتي تكونت في عام ١٨٦٩ على يد مجموعة مالية تجمع رؤوس اموال بلچيكية وفرنسية ونمساوية، نجد انها تدير، عند اواخر عهد عبدالعزيز، خطأ يبلغ طوله الف كيلو مترا، ويشكل الجزء الأول في شبكة مهمتها ربط تركيا بالمدن الرئيسية في أوروبا.

لكن رأس المال الكبير لا يهتم بالسكك الحديدية وحدها. وان تكف المشاريع عن الأزدهار وسوف ينتهى بعضها الى النجاح. وفي عام ١٨٥٨، نجد ان الكونت ادمون بو بيربرى ينشىء شركة لبناء طريق مرصوف بين بيروت ودمشق؛ وبعد ذلك بسنوات قليلة (اعتباراً من عام ١٨٦٢)، سوف يكون بوسع مستخدمي الطريق اجتياز مسافة الـ ١١٢ كيلو مترا التي تفصل بين المدينتين في وقت قياسي لا يزيد عن اثنى عشر ساعة! ونحو الفترة نفسها، تبدأ مشروعات استثمارية أخرى في التركيز على المشكلات التي طرحها نمو الملاحة البحرية. والحال أن شركة ارصفة موانيء أزمير، والتي تأسست في عام ١٨٦٧، إنما تعطى اشارة البدء للاتجاه، عبر الامبراطورية، الى الاضطلاع بسلسلة كاملة من الأعمال الخاصة بالموانيء التي سوف تستمر حتى اوائل القرن العشرين. اما شركة كولاس وميشيل، التي يوجد مقرها العام في باريس، فهي تنهمك من جهتها، في بداية ستينيات القرن التاسع عشر، في اقامة مائة فنار على مواضع مختلفة من الساحل العثماني.

وفى مجال الخدمات العامة، فإن المبادرة الأكثر أهمية هى المبادرة التى التخذها البنك العثمانى، فى عام ١٨٦٩، للمشاركة فى تمويل شركة ترام اسطنبول. وبعيد ذلك، سوف نشهد ايضاً تكوين شركة للمياه، فى المدينة نفسها، برعاية عدة بنوك فرنسية. وليس ذلك غير بداية. فبعد ذلك بعقود قليلة، سوف نشهد فى المدن الكبرى للامبراطورية امتيازات من هذا النوع نفسه.

وطبيعى ان الشيء الهام، بالنسبة لكل هذه المشاريع، هو تحقيق عائد من وراء استثماراتها. فالمشاريع الوحيدة التي ترى النور هي المشاريع التي تبدو مربحة، ولا يأخذ رأس المال الكبير الأوروبي مصالح الامبراطورية العثمانية في اعتباره إلا بشكل ثانوي للغاية. والحق ان هذه الامبراطورية ليست في نظر الجماعات المالية غير قطعة من الكعكة الاستعمارية الكبيرة التي تتنازع عليها الدول، وهي قطعة كبيرة الي درجة يتعذر على أية دولة اوروبية التفكير في الاستئثار بالتهامها. وتبدأ مناطق النفوذ في الارتسام بالفعل: العراق ومصر وشبه الجزيرة العربية، وربما فلسطين، لانجلترا؛ سوريا وجنوب شرقي الاناضول و ، خصوصاً ، تونس، فلسطين، لانجلترا؛ سوريا وجنوب شرقي الاناضول و ، خصوصاً ، تونس، فلنسا؛ محيط البحر الأسود والأناضول الشرقية لروسيا؛ البلقان لروسيا

والباب العالى يدرك الخطر – وذلك بقدر ما أن الأزمات التى تتفجر على مدد منتظمة لا تكف عن تذكيره بهشاشة الوضع الذى تجد فيه الامبراطورية نفسها – لكنه يتظاهر بأنه لا يدركه. وذلك لأن الامبراطورية، المنهمكة في استراتيچية نمو تستند الى الحرية الاقتصادية، تحتاج الى اوروبا ولا يمكنها التفكير في ادارة الظهر لها. فهي تحتاج الى منتجاتها ومعارفها ورؤوس اموالها. كما انها تحتاج الى اسواقها. وأوروبا جد ضرورية بالنسبة لها الى درجة انها مستعدة، إذا تحتم ذلك، لأن تدفع لها ثمناً غالياً مقابل المساعدة التى تقدمها.

#### نهضة الملل

انقاذ الامبراطورية: اللوصول الى ذلك راهن الباب العالى على الانفتاح – الاقتصادى والسياسى والايديولوچى – على الغرب، لكنه مازال يملك فى جعبته ورقة كبرى اخرى: ورقة الاتحاد الأخوى لجميع شعوب الامبراطورية، تحت صواجان السلطان.

وسعياً الى تأمين هذا الاتحاد، الذى لا يمكن ان يوجد فى غيابه سلم اهلى، فإن رجال التنظيمات قد اكثروا من ابداء دلائل العطف على الأقليات. فبموجب مرسوم جولخانه السلطانى، وعدوا جميع رعايا الامبراطورية، اياً كان جنسهم أو ديانتهم، بأمن تام فيما يتعلق بحياتهم وكرامتهم وثرواتهم واحترام حقوقهم الشرعية، كما وعدوهم باصلاح للنظام الضريبى يسير فى اتجاه العدل. ثم إن فرمان الاصلاح لعام ١٨٥٦، والذى صدر غداة حرب القرم، تحت ضغط الدول الحليفة للامبراطورية، سوف يقطع شوطاً ابعد فى طريق تقديم التنازلات بضمانه للأقليات حرية العبادة والمساواة مع المسلمين امام القضاء وفى مجال الضرائب، وامكانية تولى جميع المسئوليات الادارية، والتمتع الحر بحصاناتها التقليدية،خاصة فى مجال التنظيم الداخلى للطوائف.

على أن هذه التنازلات، التي قوبلت بارتياح عظيم من جانب غير المسلمين، انما تمثل سلاحاً ذا حدين. فمن المؤكد، من حيث الأساس، انها تتميز بطابع توحيدي وهي بذلك لا يمكنها إلا أن تسهم في تأخي الجماعات السكانية الخاضعة. لكن الحكومة العثمانية، بتركها من جهة اخرى للطوائف حق التسيير الحر اشتربها الداخلية، إنما تبيح لها ايضاً، بحكم ذلك، أن تنغلق على نفسها في كياناتها الخصوصية. ونجد في ذلك واحدة من ابرز مفارقات التنظيمات. فالمثل الأعلى للاتحاد والاخاء الذي دافع عنه المصلحون دفاعاً سامياً يلقى ترحيب الجميع، لكنه يترافق مع نتيجة معاكسة: نهضة مختلف «أمم» الامبراطورية (ان المصطلح يترافق مع نتيجة معاكسة: نهضة مختلف «أمم» الامبراطورية (ان المصطلح

العثمانى الذى يشير اليها، «الملل»، يستعيد مفهوم الطوائف الدينية)، تحت التأثير المزدوج للمذاهب المستعارة من النزعات القومية الأوروبية والمبدأ العثمانى الخاص بدحرية التصرف» في مجال ادارة شئون الطوائف.

والواقع ان الأرمن، المنخرطين منذ مستهل القرن التاسع عشر في عملية احياء اقتصادي وثقافي قوية، هم أول من يدركون الفائدة التي يمكن الحصول عليها من النوايا الحكومية الطيبة. وهناك علامة تاريخية: ففي عام ١٨٥٠ نجد أن اولئك النين نجح المبشرون البريطانيون والامريكيون في تحويلهم الى اعتناق البروتستانتية من بين الأرمن – وعددهم يصل الى نحو ١٥٠٠٠ في مجمل الامبراطورية – قد حصلوا من الباب العالى على حق تكوين طائفة مستقلة، هي «الأمة البروتستانتية»، يرأسها اسقف يساعده مجلس ديني، لكنها تحوز ايضاً لجنة غير اكليريكية مهمتها ادارة الشئون المدنية للملة الجديدة. وهذا هو النموذج الذي سوف يستلهمه الأرمن الجريجوريون، الأكثر عدداً بكثير في الامبراطورية، لاحياء طائفتهم. والحال أن المحاولات الأولى في هذه الاتجاه كانت قد جرت حتى قبل اعلان التنظيمات، تحت تأثير عدد من الوجهاء المستنيرين الحريصين على علمئة ادارة طائفية خاضعة تماماً لسيطرة رجال الدين. والواقع ان نجاح هذه الجهود سوف يشكل لحظة مميزة اخرى التاريخ الأرمني: تصديق الحكومة العثمانية، في عام ١٨٨٠، على لائحة الطائفة تتمشى مع روح التنظيمات.

على ان «لائحة الأمة الأرمنية» هذه لا تبدل كثيراً وضعية الطائفة داخل الامبراطورية. فهى لا تؤدى، اساسا، إلا الى تأكيد امتيازات مكتسبة، خاصة فى مجال الادارة الداخلية. لكنها، على غرار لائحة الأمة البروتستانتية، تنص على انشاء جمعية من مائة وأربعين عضواً، تتألف فى غالبيتها من مدنيين، وانتخاب هذه الجمعية لمجلسين، احدهما دينى، مستول عن الشئون الروحية، والآخر مدنى، يهتم بالشئون الاقتصادية وبالتعليم. ويعتبر ذلك تجديداً سوف يتبين أنه خطير النتائج. فالواقع ان الجمعية، بدفع من العناصر الأكثر راديكالية، لن تتأخر عن

التحول الى برلمان حقيقى للطائفة ولا عن البروز على المسرح عبر اتخاذ مواقف هدامة بشكل مطرد، تصل الى حد المطالبة دون مراوغة بالاستقلال الذاتى للولايات المأهولة بالأرمن. ومن جهته، فإن البطريرك – خاصة ميجيرديتش خريميان، المنتخب في عام ١٨٦٩، وخليفته نرسيس فاريابيديان – ، مستنداً الى هذه الركيزة الموارة بالحركة، ان يتردد في تجاوز حدود دوره الديني ليصبح المدافع عن المطالب القومية التي تطرحها الجمعية.

وعلى المستوى المؤسسى، شهدت الملة اليهودية، مع فاصل زمنى قصير، نفس التطور الذى شهدته الطائفة الأرمنية. وهنا ايضاً، بدأت الأمور بتحسسات وبهجوم شنته الصفوات الليبرالية ضد العناصر المحافظة المصرة على عدم تغيير شيء في النظام القائم. وهنا ايضاً، مرة اخرى، تم في نهاية الأمر اعداد لائحة وعرضها على الحكومة التصديق عليها. والحال أن هذه اللائحة، الصادرة في عام ١٨٨٠، تشبه كثيراً لائحة الأرمن الجريجوريين. على أنها أن تكون لها الآثار السياسية نفسها. فاليهود، المبعثرون على شكل جزر صغيرة في مختلف أرجاء الامبراطورية ، من الصعب عليهم المطالبة، أنذاك، بوطن قومي، وكل ما يمكنهم التطلع اليه هو تحسين وضعهم المادى والثقافي. وسوف تسهم اللائحة الجديدة في ذلك بتقييدها ليور الحاخامات، الذين يتخنون موقفاً شديد الفتور غالباً تجاه الأفكار الجديدة، وبمنحها الوجهاء غير الاكليريكيين حق مراقبة جميع المؤسسات التي يسيطر عليها الحاخامات: المدارس، المستشفيات، الجمعيات الخيرية، الخ.

وتتخذ الأمور مع اليونانيين ملمحاً آخر، فبين صفوف الأمة الأرثوذكسية، يوجد بالتأكيد، كما بين صفوف اليهود والأرمن، فريق من المجددين يناضل من الجل علمنة معينة للمؤسسات الطائفية. بل اننا نجد بينهم متحمسين للنزعة الهيلينية، مستعدين لحفز حركة مماثلة للحركة التي ادت الى تنشيط الطائفة الأرمنية. على أن البطريركية تبدو متحجرة، بل ومعادية، تجاه كل هذا النشاط، وذلك دون شك، لأن المصالح محل الرهان ملحوظة. وخاصة المصالح المالية:

فرجال الدين الأرثوذكس، بفضل الضرائب الكنسية والممتلكات العديدة التي يمتلكونها، يتمتعون بموارد ملحوظة ولا يمكنهم إلا أن ينتابهم الشك في محاولة غير الاكليريكيين الرامية الى التدخل في شئونهم.

لكن اعادة صوغ المؤسسات الطائفية سوف تحدث برغم كل شيء، لكنها سوف تكون محدودة. ذلك ان سلسلة من اللوائح التي صيغت بين عامي ١٨٦٠ و ١٨٦٢ سوف تنشىء اجهزة لا يغيب عنها المدنيون، إلا انهم ان تكون الهم فيها سلطة كبيرة: جمعية لا تجتمع إلا بمناسبة انتخاب البطريرك؛ مجمع اساقفة مسئول عن المسائل التي تمس العقيدة والانضباط الكنسي؛ مجلس مختلط يتمثل مجال عمله في الشئون المالية والتعليم وأعمال الخير والعدل. وفي هذا المجلس الأخير، يتمتع غير الاكليريكيين بالأغلبية. على ان القرارات الهامة لا يمكن اتخاذها إلا بموافقة اعضاء مجمع الأساقفة.

والخلاصة اننا امام اصلاح مجانى، يبقى على صلاحيات البطريركية دون تغيير تقريباً. لكن ذلك لا يرجع الى ان هذه الأخيرة لا يؤرقها شيء. فالواقع ان الكنيسة الارثوذكسية، منذ عدة عقود، تجد نفسها مواجهة بأزمات جد خطيرة: بروز التطلعات الانفصالية بين صفوف رجال الدين البلغاريين والرومانيين، الراغبين على حد سواء في التخلص من النير اليوناني – وهو نير يتألف من الاستعباد الثقافي واللغوى، كما يتألف من الاضطهاد الاقتصادي – وتكوين كنائس مستقلة قادرة، إذا لزم ذلك، على تقديم اسهامها إلى حركات الاستقلال القومى التي تأخذ في الظهور في المتلكات البلقانية للامبراطورية.

وفى رومانيا، نحو منتصف القرن، كانت رومنة الكنيسة تشكل بالفعل عملية جد متقدمة، وسرعان ما لن يكون امام البطريركية إلا أن تسلم بالوضع (على ان الاعتراف الرسمى بكنيسة مستقلة رومانية لن يتم إلا في عام ١٨٨٥). وفي المقابل، فإن الوضع في الولايات التي يسكنها البلغاريون سوف يكون اكثر تشوشاً.

فالمدافعون عن الوضع القائم والمطالبون بانشاء كنيسة مستقلة ينخرطون في حرب مواقع حقيقية. فهم يتنازعون بضراوة على كل قبة اجراس، وعلى كل مدرسة. لكن انصار انشاء كنيسة قومية بلغارية سوف ينتهون بكسب القضية. وفي عام ١٨٦٠، ادت القطيعة بين الكنيسة البلغارية في اسطنبول والبطريركية الى اعطاء دفعة قوية للانشقاق. وسوف يجيء الاعتراف بالأمر الواقع بعد بضع سنوات: ففي عام ١٨٧٠، وبالرغم من الحرمانات التي اصدرها البطريرك، سوف توافق الحكومة العثمانية على انشاء اسقفية بلغارية مستقلة.

والحال ان انشاء هذه الكنيسة المستقلة انما يشهد بقوة - شأنه في ذلك شأن تكوين الأمة البروتستانتية قبل ذلك بعشرين سنة - على الاتجاه الى التفتت والذي ابدته الملل غداة اعلان التنظيمات. والى نفس الظاهرة ينتمى رفع طوائف صغيرة كالسريانيين والكلدانيين، خلال العصر نفسه، الى مستوى «الأمم».

ومن الواضع ان تكوين هذه الجماعات الطائفية المستقلة وصعود النزعات القومية المصاحب له لا يتمشيان على نحو مناسب مع الجهود التى بذلها الباب العالى من اجل تعزيز التعايش السلمى بين الأعراق والديانات. إلا انه، مع أخذ كل شيء في الحسبان، من المناسب الاعتراف بأن المصلحين العثمانيين لم يفعلوا غير جنى ثمار ما زرعوه. وليس هناك ما يدعو الى الاستغراب في ان جرعة معينة من الحرية ومن الانفتاح على افكار التقدم قد فتحت الطريق امام هجمات متكررة على النظام القائم.

## الرجل المريض

حلقة مفرغة: فالاصلاحات تخلق مجالاً ملائماً لانبثاق المطالب. إلا أنه لا غنى عن الاتجاه الى اصلاحات لمحاولة درء الاخطار المحدقة من كل جانب، ومن المؤكد ان الامبراطورية إذ تدع نفسها اسيرة لمثل هذه الدوامة، لابد وأن تكون جد مريضة. والوضع جد مثير القلق بقدر ما ان اولئك الذين يزعمون الحرص على

الاعتناء بها، الدول العظمى للائتلاف الأوروبي، قلما يبدو أنهم عازمون على انقاذها. والعبارة التاريخية التي قالها القيصر نيقولا الأول في عام ١٨٥٣ للسير هاميلتون سيمور، سفير انجلترا، خلال حفل اقامته الدوقة الكبيرة هيلين، انما تتميز في هذا الصدد بازدواجية شديدة الوضوح: «اننا مسئولون عن [...] رجل جد مريض؟ واقول لك بصراحة أنه سوف يكون من سوء الحظ البالغ أن ينجو من ايدينا، في يوم من هذه الأيام، خاصة قبل ان يتسنى لنا اتخاذ جميع الاستعدادات الضرورية».

والاخطار ماثلة، عديدة، منذ بداية عهد عبدالمجيد: حرب دائرة مع مصر، نار كامنة في ابنان، مصاعب في كريت، وضع مضطرب في البلقان. والصحف الأوروبية تنشر عنواناً مناسباً يبرز على فترات منتظمة: أزمة الشرق. لكن كلمة «الأزمة» يجب، في الواقع، فهمها في صيغة الجمع، فمن الواضح ان الامبراطورية العثمانية تجتاحها الأزمات من كل حدب وصوب.

## الشرق في أزمة

بالنسبة السلطان الجديد، تبدأ الأمور بكارثة: فنحو منتصف يوليو ١٨٣٩، بعد اسابيع قليلة من انتصار المصريين الساحق على قوات محمود الثانى فى نيزيب، يسلم احمد باشا فوزى، الاميرال الأعلى الاسطول العثمانى، جميع سفنه لمحمد على، سعيا الى تفادى سقوطها فى ايدى الروس، حلقاء الباب (العالى) غير الرغوب فيهم كثيراً. وفى اسطنبول، يحدث الذعر. إذ كيف يمكن صد مصر دون اسطول؟ وإلى اى حد سوف تمضى مصر؟ إن احداً لا ينسى ان قوات ابراهيم باشا قد وصلت فى عام ١٨٣٣ الى كوتاهيه، على بعد مجرد عدة مئات من الكيلومترات من العاصمة العثمانية. والحال ان الحكومة العثمانية، التى استولى عليها الذعر، سوف تهرول الى عرض الملكية الوراثية لمصر على محمد على. لكن من يحكمون القاهرة لا يقبلون ذلك : فهم يريدون ايضاً سوريا وقيليقيا كما يريدون

تنحية الصدر الأعظم، خسرو باشا. ويتصاعد التوتر وتلوح في الأفق بالفعل نذر حرب جديدة.

على ان المسألة جد خطيرة بحيث لا يمكن ترك الامبراطورية العثمانية ومصر تسويان خلافهما بنفسيهما. فعلى نتيجة الأزمة يتوقف كل توازن القوى في البحر المتوسط. والحال ان الديبلوماسية الأوروبية، التي يجرى حثها على التدخل من جانب مصطفى رشيد، سفير الباب (العالي) آنذاك في لندن، سرعان ما سوف ترى ان عليها التحرك لايجاد تسوية تتمشى مع مصالح الدول العظمى المتقاربة والمتنافرة في آن واحد.

وسوف تستمر المساومات لمدة تزيد عن سنتين، حيث تتميز على نحو خاص بالتنافس بين فرنسا وانجلترا. فالأولى، التي ترى ان من شأن سيطرة مصرية على سوريا السماح لها بزيادة نفوذها الخاص في المشرق، تلجأ الى مساندة محمد على. أما انجلترا، في المقابل، والتي وقعت معاهدة تجارة مربحة مع الباب العالى، فإنها تؤيد المواقف العثمانية، لأنها تعتمد على حكومة اسطنبول في مساعدتها على احباط الدسائس الفرنسية. كما ان دولة اخرى تحس انها معنية على نحو مباشر بالأزمة: روسيا. لكن هذه الأخيرة تهتم اساساً بوضعية المضائق. وسعياً الى وضع ممتلكاتها الجنوبية خارج دائرة الخطر، فإنها تتحرق الى اغلاق الدردنيل والبسفور في المستقبل بشكل دائم في وجه السفن الحربية، كما نصت على ذلك بالفعل معاهدة هونكار – ايسكيليزي في عام ١٨٣٣.

والحال أن انجلترا، المتحالفة لهذه المناسبة مع روسيا والنمسا وبروسيا، هي التي سوف تكسب القضية في نهاية الأمر. وتؤدي المعاهدة الموقعة في لندن في ١٧ يوليو ١٨٤١ إلى اعادة سوريا الى السلطان واعطاء مصر لمحمد على، بصفة وراثية، في مقابل دفع خزينة سنوية من اربعة ملايين قرش واعتراف شكلي خالص بالسيادة العثمانية. وفي اليوم نفسه، تؤدي وثيقة اخرى، هي «الاتفاق بشأن

المضائق»، الى تلبية المطلب الروسي و ، بشكل مواز، تضمن وحدة الامبراطورية العثمانية، ولكن على نحو يتميز بكل الالتباس اللازم: فقد اشير فيها الى ان الدول تود أن تقدم السلطان «برهاناً صريحاً على الاحترام الذي تكنه لحرمة حقوقه السلطانية» وأن تعرب عن «رغبتها المخلصة في تعزز سلامة امبراطوريته». وهي كلمات جميلة، يقصد بها ان تكون مكافأة لحسن سلوك السلطان، وخاصة اصدار مرسوم جولخانه السلطاني. والوصول الى ذلك، كان لابد من عقد الكثير من المؤتمرات وتوقيع الكثير من البروتوكولات. وبوجه خاص، كان على حلفاء الامبراطورية قصف بيروت (سبتمبر ١٩٨٠)، وانزال جيش صغير الى لبنان (اكتوبر)، واحتلال مدن السلط الرئيسية واحدة بعد الأخرى، والاتجاه الى محاصرةالاسكندرية (نوقمبر)، وإمطار محمد على بوابل متعاقب حقيقي من الوعود والتهديدات.

وتؤدى المعاهدتان الموقعتان في اندن، الى حل المسألة المصرية، كما تؤديان، بشكل مؤقت، الى حل مسألة المضائق، لكنهما لا تضعان البتة نهاية لأزمة الشرق. فهذه الأزمة مثل الوحش الخرافي، فهي تتفجر حياة من جديد كلما ظن المرء انها قد انتهت. والآن فإن رؤوس الوحش الخرافي تسمى كريت ولبنان ورومانيا.

وفى كريت، تعتبر الفوضى متوطنة. فمنذ عام ١٨٢١، تتعاقب القلاقل هناك دون انقطاع. وبالنسبة لسكان الجزيرة المسيحيين، الذين تحركهم الدعاية الهيلينية وتدعمهم فى ثورتهم التسللات العسكرية القادمة من القارة، فإن ما يريدونه هو الارتباط بمملكة اليونان الجديدة. ومن الواضح ان ذلك برنامج لا يمكن للعثمانيين قبوله وهم يردون، كلما تطلبت الظروف ذلك، باللجوء الى القمع. وعلى مدار عشر سنوات، من عام ١٨٣٠ الى عام ١٨٤٠، نجد ان الجزيرة، الموضوعة تحت وصاية محمد على، قد عرفت قدراً من الهدوء. إلا أنه بعد رحيل المصريين نجد أن الدورة الجهنمية للمذابح التى تتلوها حملات تأديبية تعاود الظهور بشكل أوسع. ويتخذ

الباب (العالى) موقف الحزم، مع سعيه مع ذلك الى ادخال عدد من الاصلاحات لحساب المسيحيين. إلا أن ذلك الجهد بلا طائل. فالقلاقل سوف تتصاعد وتنتهى بأن تؤدى الى تمرد ١٨٦٦ الكبير.

اما الأزمة اللبنانية فهي احد آثار النزاع بين الامبراطورية العثمانية ومصر. فعند احتلال لبنان من جانب قوات ابراهيم باشا، ابن محمد على، كان هناك بالفعل وقت معين عرفت فيه المنطقة توترات بين مختلف عناصر السكان، خاصة بين الموارنة والدروز. ولم يتردد المصريون في اللعب على هذه التناحرات لزيادة تعزيز سلطتهم، وسرعان ما كان لهم حزيهم، المؤلف اساساً من الموارنة. اما الدروز فقد انحازوا بشكل واسع الى معسكر اولئك المؤيدين للسلطان. والحال أن الانجليز والفرنسيين، الذين يتابعون عن كثب كل ما يجرى في هذا الجزء من العالم، ينخرطون هم ايضاً في اللعبة، حيث يتودد الانجليز الدروز، بينما يلعب الفرنسيون بالورقة المارونية، وذلك برميل بارود يمكن لأبسط شرارة تفجيره. وإن يتطلب الأمر الانتظار طويلاً. فعام ١٨٤٠ عام صعب، يتميز بالانزال الانجل -عثماني - مع موكب دسائسه - وانسحاب القوات المصرية. وينذر ذلك بهبوب العاصفة، وسوف تهب في عام ١٨٤١، مع اعتناق بشير الثاني، امير لبنان الجديد، المسيحية. فهذا التحول الى اعتناق المسيحية، والذي يخيف الدروز من هيمنة المسيحيين على جميع روافع السلطة، يؤدى الى مواجهات دموية يشترك فيها ليس فقط المعسكران المتخاصمان، وانما ايضاً الارتوذكس والمسلمون السنيون. ومنذ ذلك الحين، تتحرك الآلة الرهيبة لأعمال العنف بين الطوائف.

وسوف تحتاج الحكومة العثمانية الى ما يقرب من خمس سنوات لاستعادة النظام. وبعد الكثير من التحسسات، يتم التوصل اخيراً الى ترتيب في عام ١٨٤٦. وهذا الترتيب، الذي صاغه مصطفى رشيد باشا، بموافقة الدول، يرتأى انشاء سنجقين، احدهما درزى والآخر مارونى، تحت سلطة حكومة عثمانية، و، بشكل

مصاحب، انشاء سلسلة كاملة من المؤسسات المختلطة المكلفة بمستوليات مختلفة، من بينها جمع الضرائب وادارة القضاء.

على ان السلم الذى يستعاد بهذا الشكل هو سلم هش. ففى عام ١٨٦٠، سوف يتعرض لبنان من جديد للنار والدم على يد الطوائف التى تتقاتل بتواطؤ من جانب فرنسا وانجلترا. ولم تكن احداث عام ١٨٤١ غير نوع من البروقة. اما هذه المرة، إثر القلاقل التى تقع فى شمالى البلاد، حيث يطالب الموارنة باصلاح زراعى، فسوف تحدث مجازر جماعية: قتل ما بين ٢٠٠٠ و ١٠٠٠٠ انسان، تخريب المئات من القرى، تدمير ٥٠٠ كنيسة و ٣٠ مدرسة و ٤٠ ديراً. وقلما تسلم بيروت من العاصفة. وسعياً الى الثار من الاهانات التى تعرض لها المسلمون هناك، سرعان ما سوف يجيىء الدور على دمشق لكى تشتعل. إن نحو ٢٠٠٠٠ انسان سوف يلقون حتفهم فى هذه المدينة، خاصة من بين المسيحيين.

اما الدول، التي تراقب عن كثب تطور الأزمة، فهي تنتهي الي التدخل، والسيناريو قريب الشبه بالسيناريو الذي جرى تطبيقه لحل النزاع مع مصر. أولاً ارسال للبوارج الي ميناء بيروت. ثم انزال — من جانب قوات فرنسية هذه المرة. وأخيراً، عقد مؤتمر دولي في اسطنبول يجمع ممتلي انجلترا وفرنسا وبروسيا والنمسا وايطاليا وروسيا. وبالنسبة لفرنسا، فإن ذلك يعتبر حدثاً بارزاً في سياستها التوسعية في الشرق الأدني. فالواقع ان المؤتمر سوف يمنح لبنان — سياستها التوسعية في الشرق الأدني. فالواقع ان المؤتمر سوف يمنح لبنان — المختزل، حقاً، الى مناطقه الجبلية — استقلالاً ادارياً وقضائياً ومالياً كاملاً، وسوف يعهد بحكم المنطقة الى موظف كاثوليكي يعينه الباب (العالي) لكنه يخضع لاشراف الدول. وبهذا الاتفاق، الموقع في ٩ يونيو ١٨٦١، تخسر الامبراطورية العثمانية ولاية، وتكسب فرنسا عميلاً.

لقد دامت الأزمة اللبنانية من الناحية العملية عشرين سنة، مع فترات من الهجوع. إلا أنه في حين انها قد خيمت على الآفاق الشرقية للامبراطورية، فإن

السلطان قد وجد نفسه ايضاً عرضة لمصاعب كثيرة في ممتلكاته الأوروبية. وهذا، في اربعينيات القرن التاسع عشر، كانت رومانيا البلد الأكثر اثارة للقلق. وهي رومانيا التي عرفت، من عام ١٨٢٩ إلى عام ١٨٣٤، الاحتلال الروسي والتي تجد نفسها الآن منخرطة، بالرغم من الوصاية المزدوجة عليها من جانب روسيا والامبراطورية العثمانية، في طريق اليقظة القومية.

وقد بدأت الأمور بفوران ثقافى: إذ يجرى بناء المدارس وانشاء الصحف وإرساء أسس كتابة تاريخية قومية. ثم يتخذ الأمراء الذين يحكمون قالاشيا ومولداڤيا بضع خطوات مترددة فى اتجاه توحيد للولايات الرومانية فى المستقبل. وسوف يجيىء الحافز الأخير، فى عام ١٨٤٨، من ريح التمرد التى تجتاح أوروبا. فالثورة تنشب فى باريس، وتنشب فى برلين وروما وڤيينا وبراغ وبودابست. كما سوف تنشب فى بلاچ وفى ايسلاز وفى بوخارست. وفى ١٢ يونيو، تتخذ جمعية تمثل جميع فئات السكان قراراً بالغاء الامتيازات الاقطاعية، وتعد باصدار دستور وتعلن وحدة واستقلال رومانيا.

والحال أن القوتان الحاميتان، السلطان والقيصر، سوف يردان على ذلك رداً قوياً. فمنذ منتصف صيف ١٨٤٨، سوف يجتاح جيش عثمانى وجيش روسى الولايات الرومانية ويسحقان جميع بؤر المقاومة واحدة بعد الأخرى، والواقع ان فالاشيا بوجه خاص، والتى يحتلها الروس، سوف تعرف قمعاً يتميز بقسوة نادرة. وتحدث عملية تمشيط ضخمة يشترك فيها ايضاً، في ترانسلڤانيا، الجيش المجرى، وبعد بضعة اشهر، تتم تسوية المسألة الرومانية بصورة مؤقتة. ففي مايو ١٨٤٩، سوف يكرس اتفاق بالتا – ليمانى هزيمة الثورة ويؤكد الوصاية الروسية – العثمانية على رومانيا التى اصبحت منذ ذلك الحين مجردة من عدد ملحوظ من امتيازاتها،

ولكن كيف يمكن تصور وفاق دائم بين الامبراطورية العثمانية وروسيا، حتى وإن كان الأمر لا يتعلق إلا بالاتفاق على ضمان الأمن في الولايات التي يجري

اخضاعها؟ إن الدولتان لن تتأخرا عن ادارة الظهر احداهما للأخرى والذهاب الى حد القطيعة. فما المبرر؟ لقد رفض الباب العالى ان يسلم لروسيا الثوار المجريين والقالاشيين والبولنديين اللاجئين في الامبراطورية العثمانية. وتبدو المسألة جد خطيرة بحيث ان فرنسا وانجلترا سوف تسارعان الى تعبئة اساطيلهما، استعداداً للمسارعة الى نجدة السلطان في حالة وقوع هجوم روسى، وقبل اربع سنوات من نشوب حرب القرم، كانت عناصر المواجهة الكبرى مائلة بالفعل.

# حرب القرم

في عام ١٨٤٩، كاد الصدام ينشب لأن عدداً من الأفراد الذين اعتبرهم القيصر خطرين قد وجدوا ملاذاً في تركيا. وفي عام ١٨٥٣، ينشب الصدام لأن الآباء الكاثوليك المقيمين في الأرض المقدسة لا يتوصلون الى اتفاق مع رجال الدين الارثوذكس حول ملكية بعض الأماكن المقدسة، خاصة كنيسة المهد في بيت لحم.

وفي البداية، لا تعدو القصة ان تكون قصة مفاتيح. فاللاتين يطالبون باسترداد أحد «حقوقهم التاريخية»: حرية دخول كنيسة بيت لحم وحيازة احد مفاتيح فتح البوابة الرئيسية للمحراب. لكن البطريركية الارتوذكسية لا تجد أية صعوبة في ايضاح ان فرماناً سلطانيا يرجع الى منتصف القرن الثامن عشر قد اعترف للكنيسة اليونانية بحراسة المبنى، المسألة إذاً مسألة نزاع ليس فيه أي جديد : فمنذ قرون ومختلف رجال الدين المسيحيين الموجودين في الأرض المقدسة يتنازعون على السيطرة على الاماكن المقدسة المرتبطة بذكرى المسيح؛ ومنذ قرون ايضاً والسلطات العثمانية تعمل على ايجاد حلول — عرجاء غالباً، حقاً — يمكنها ارضاء الجميع.

على ان الديبلوماسية الأوروبية، هذه المرة، تستحوذ على القضية لأنها، بالنسبة لاثنتين من الدول العظمى، فرنسا وروسيا، تجيىء في لحظة مناسبة. ففي

فرنسا، تهتم حكومة الأمير – الرئيس لوى – ناپوليون بونابارت، بمسألة الأماكن المقدسة لأنها بحاجة، في سياستها الداخلية، الى مساندة الكاثوليك؛ وهي تعرف انها بالظهور بمظهر المدافع عن لاتينيي الشرق، لا يمكنها إلا أن تكسب تعاطف الحزب الاكليريكي، وبالنسبة لروسيا نيقولا الأول، فإن ما يهمها على الضد من ذلك هو تدعيم صورتها كحامية للكنيسة الأرثوذكسية، وهي صورة تزداد تمسكاً بها بقدر ما أنها قد سمحت لها بالفعل بالتدخل اكثر من مرة في الشئون الداخلية للامبراطورية العثمانية.

واللعبة جد حرجة، وتنطوى على الكثير من المخاطر، بحيث ان فرنسا، على الرغم من انها تدعى من جديد انها الابنة البكر الكنيسة، قد ترددت فى البداية فى التدخل. على ان الچنرال اوپيك، سفير الجمهورية لدى اسطنبول، سوف يصر فى اواخر عام ١٨٥٠ على الاضطلاع بمسعى لدى الباب العالى، مطالباً باعادة الحقوق التى منحتها الامتيازات ومختلف الفرمانات للاتين اليهم. وبالنسبة الحكومة العثمانية، التى تريد ارضاء فرنسا لكنها تحرص ايضاً على عدم اثارة سخط روسيا، فإن هذا المطلب مطلب جد محرج سوف ترد عليه بالطريقة التى ترد بها جميع الحكومات فى مثل هذه الأمور، فهى تترك الأمور بلا حسم وتحول الملف الى الجنة خاصة.

لكن فرنسا وروسيا تتابعان المسألة عن قرب شديد بحيث انه لا يعود هناك مفر من المسارعة باتخاذ قرار. وهذا القرار مثال نموذجى للتصرف العثمانى فى وجه مثل هذه النزاعات: إذ ينص فرمان صادر فى ٢١ مارس ١٨٥٧ بشكل خاص على ان ثلاثة مفاتيح لكنيسة بيت لحم سوف تسلم للاتين، لكن هؤلاء الأخيرين ان يكون لهم غير حق الدخول الى المحراب، لا الاشراف على الخدمة الدينية فيه؛ ومن جهة اخرى، فسوف يكون بوسع مختلف الطوائف المسيحية الوصول بحرية الى قبر السيدة العذراء، ولكن بشكل تناوبى ووفق جدول مواعيد محدد سلفاً؛ وأخيراً،

فيما يتعلق بالأماكن المقدسة الأخرى في الأرض المقدسة، فإن الوضع القائم سوف يظل على ما هو عليه.

وينتاب الذهول الروس. فحقوق الكنيسة الأرثوذكسية تتعرض للاستهزاء! ويعد اشهر قليلة من ذلك سوف يجرى نيقولا الأول محادثته الشهيرة بشأن «الرجل المريض» مع سفير انجلترا في سان بطرسبورغ. وهو يرى ان اللحظة قد حانت لتسوية المسألة الشرقية تسوية دائمة. فالامبراطورية العثمانية تتخبط منذ وقت طويل بالفعل في مصاعب داخلية. وفي فرنسا، يبدو ناپوليون الثالث مهتماً أساساً بتوطيد الامبراطورية التي تم اعلانها. أما النمسا، التي زعزعتها بشدة حركات بتوطيد الامبراطورية، فيبدو انها تريد التزام الحياد. فلماذا لا يستفاد من الظروف لتنظيم قسمة على اثنين؟ فانجلترا يمكنها ان تضع يديها على مصر وكريت، بينما تفرض روسيا حمايتها على مولدا فيا وقالا شيا وصربيا وبلغاريا وتصبح اسطنبول ميناء حراً.

ولا تستثير هذه المقترحات اي صدى في لندن. ويعتبر القيصر هذا الصمت قيولاً ضمنياً. ومنذ ذلك الحين، يمكنه السير قدماً.

وفى مارس ١٨٥٣، ينزل كبير ياورانه، الأمير مينشيكوف، وسط ضبجيج صاخب، الى العاصمة العثمانية، حاملاً مطالب تتجاوز الحدود: فهو لا يطلب فقط تسوية مسألة الأماكن المقدسة بشكل ملائم اروسيا، وإنما يطلب ايضاً توقيع معاهدة تضع الكنيسة الأرثوذكسية رسمياً تحت حماية الامبراطورية الروسية: وفي مقابل هذه التنازلات، يمكن للسلطان الاعتماد على تحالف القيصر معه.

ومنذ ذلك الحين، يتسارع ايقاع الأزمة. ففي ٤ مايو، يؤدى فرمان صادر عن الباب العالى، بشأن الأماكن المقدسة، الى تثبيت الترتيبات المتخذة في السنة الماضية. وفي ٥ مايو، يوجه مينشيكوف انذاراً الى الحكومة العثمانية يطلب فيه الإذعان للمطالب الروسية في ظرف خمسة ايام. وفي ٩ مايو، يجتمع السير

ستراتفورد ردكليف، سفير انجلترا في اسطنبول، وأحد افضل المطلعين على احوال الشرق، مع السلطان ويعده بأن الاسطول البريطاني سوف يساعده. ذلك هو رد لندن على المقترحات المغرية التي كان نيقولا الأول قد قدمها اليها قبل ذلك بأشهر قليلة. فالواقع ان انجلترا، المنزعجة من التحركات الروسية، والتي تهدد بالاساءة الى مصالحها التجارية والسياسية في الشرق بشكل جسيم، قد قررت هذه المرة مساندة فرنسا و ، بوجه خاص، سد الطريق في وجه القيصر. وفي ١٠ مايو، يتعهد السلطان بحماية العقيدة الارتونكسية وباحترام حصاناتها، لكنه يرفض الارتباط بمعاهدة مع روسيا. وفي الأيام التالية تزداد النبرة تصاعداً. وفي نهاية الشهر، يقرر مينشيكوف اخيراً مغادرة اسطنبول، بعد انذار جديد من جانب القيصر.

وكان يمكن للأمور أن تتوقف عند هذا الحد لكن نيقولا الأول، الذي «يتحسس على خده اصابع السلطان الخمسة»، يقرر شيئاً آخر، ففي ٢٦ يونيو ١٨٥٣، يعلن عن عزمه احتلال الامارات الرومانية على سبيل الارتهان بهدف التمكن من حماية الارثوذكسية بشكل فعال. وهكذا يصبح طريق الحرب مفتوحاً.

وتجرى مع ذلك، وسط العمليات العسكرية الأولى، محاولات الوساطة. ولكن دون طائل. فالقيصر تراوده اطماع ضخمة وينوى الاستفادة من الظرف لتحقيقها. وهو لا يريد ادراك أن الامبراطورية العثمانية يمكنها الاعتماد على مساندة من جانب فرنسا وبريطانيا العظمى، وأن هاتين الدولتين عازمتان على عمل كل شيء لمنع الروسى في الشرق.

والحق ان المساعدة الفرنسية – الانجليزية ليست مجانية، فالدول الحليفة مستعدة لضمان وحدة الامبراطورية العثمانية واستقلال السلطان، لكنها تطلب في المقابل ان تتعهد حكومة اسطنبول بتحقيق اصلاحات تكفل المساواة، ويتم ذلك في ١٢ مارس ١٨٥٤، مع توقيع معاهدة القسطنطينية. وبعد ذلك بعدة ايام، سوف

يكون بوسع فرنسا وبريطانيا العظمى اعلان الحرب على القيصر الذى عبر جيشه الدانوب.

وفى البلقان، فإن القوات العثمانية هى التى سوف يتعين عليها ان تتحمل، بشكل اساسى، عبء الأعمال الحربية. وبفضل مساعدة وحدات حليفة، سوف تتجنب ويلاتها بشكل معقول، فنحو اواخر الصيف، تلحق الهزيمة بالفعل بالروس. لكن الانجليز لا يريدون الاكتفاء بهذا الانتصار البرى؛ فما يريدونه هو القضاء على القوة البحرية الروسية و، وصولاً الى ذلك، فإنهم يصرون على نقل الحرب الى القرم حيث تتواجد بشكل خاص ترسانة سيباستوبول الضخمة.

سبتمبر ١٨٥٤ – سبتمبر ١٨٥٥ : لقد تطلب الأمر نحو سنة من المعارك الضارية لسحق مقاومة الروس العنيدة. ففي البداية، سوف يحارب نحو ٢٠٠٠٠ رجل – ٢٠٠٠ فرنسي، ٢١٠٠ انجليزي ، ٢٠٠٠ عثماني – امام سيباستوپول، وسوف يصبحون ١٤٠٠٠ في ربيع ١٨٥٥، وبفضل المراسلين العسكريين والفوتوغرافيا، التي تبدأ في الظهور في الصحف، يصبح بوسع الرأي العام الأوروبي متابعة سير العمليات، خطوة خطوة، بذعر متزايد. فأسماء المعارك الكبري تحفر في الذاكرة جنباً الى جنب صور المذبحة: جرف آلما، بالاكلاقا، انكيرمان، مالاكوف، تراكتير. إنها حرب حديثة، لا تعرف تقتيراً في الامكانات ولا في عدد الضحايا، والهجوم الوحيد على برج مالاكوف (٨ سبتمبر ١٨٥٥) سوف في عدد الضحايا، والهجوم الوحيد على برج مالاكوف (٨ سبتمبر ١٥٨٥) سوف يكلف الحلفاء د٠٠٠ قتيل، وصحيح ان ذلك مجهود حربي أخير. لكن عشرات الآلاف من الرجال كانوا قد ماتوا قبل ذلك في المعارك وكذلك تحت ضربات الاسقربوط والتيفوس والكوليرا.

ويؤدى الاستيلاء على سيباستوپول، فى ١٠ سبتمبر ١٨٥٥، الى وضع نهاية للحرب. ويتوجب الآن عقد الصلح ومحاولة الوصول، مرة اخرى، الى حل دائم للمسألة الشرقية. لكن الصلح، كالحرب، ليس مجانياً. فالسلطان يجب أن يقدم

تنازلات. ويتوجب عليه، بشكل خاص، مراعاة الوعد الذي قدمه في عام ١٨٥٤ والخاص بتطبيق سلسلة جديدة من الاصلاحات.

ويتعين لمؤتمر الصلح أن يبدأ أعماله في باريس في ٢٥ فبراير ١٨٥٦. وقبل عدة ايام من هذا الموعد، سوف يبلغ الباب العالى الدول بمرسوم سلطاني (خط همايوني) سوف يصبح علامة أساسية في تاريخ التنظيمات. وهذا النص أدق بكثير وأكثر تفصيلاً من خط ١٨٣٩ الشريف. فهو يضمن للطوائف غير المسلمة، دفعة واحدة، احترام حصاناتها التقليدية، وحرية العبادة، وحق ادارة ممتلكاتها دون أدنى عائق. ومن المؤكد أن ذلك يفوت الفرصة على اولئك الذين حاولوا، قبل ذلك بعدة سنوات، التذرع بمسألة الأماكن المقدسة لفرض حمايتهم على مسيحيى الشرق. وخلال ذلك، يدخل المرسوم تجديداً هاماً: فمنذ ذلك الحين، سوف يحصل مختلف رجال الدين من طوائفهم على اجر محدد، بشكل يؤدى الى تجنب الابتزازات العديدة التي يشكو منها رعاياهم. ومن جهة اخرى، فقد جرى النص على سلسلة من الاصلاحات : إن جميع رعايا الامبراطورية سوف يكونون متساوين فيما يتعلق بالضرائب والقضاء والتعليم؛ وسوف يكون بوسعهم تولى وظائف واحدة والالتحاق بمدارس واحدة؛ والمساواة في الحقوق تستتبع المساواة في الواجبات، فالجميع سوف يخضعون ايضاً لقانون التجنيد العسكري، على ألاًّ يتم الاعفاء إلا عن طريق دفع البدل؛ ومن اجل اتاحة الفرصة امام كل طائفة لكي تكون ممثلة، سوف يجرى الاتجاه الى اعادة تنظيم الهياكل الادارية للولايات؛ وفي المستقبل، سبوف تكون للنولة ميزانية سنوية وسوف تسهر على حسن ادارة المالية العامة؛ كما انها سوف ترتبط بتطبيق اعمال من اجل الصالح العام؛ وسوف تبيح انشاء البنوك والشركات المالية الأخرى؛ وسوف تحارب الفساد والاختلاسات، الخ.

على وجه الإجمال، فإننا ازاء برنامج كامل للاصلاحات التى يجرى بالفعل تنفيذ بعضها منذ وقت طويل والتى سوف يلعب بعضها الآخر، الجسور بدرجة

كافية، دوراً حاسماً في التطور التالي للامبراطورية العثمانية. وفي باريس، فإن الدول تسجل، بارتياح، «القيمة العظمي لهذا البلاغ». وهناك ما يدعو الى الارتياح: فمرسوم ١٨٥٦ لا يكتفى بادخال عدد معين من الاصلاحات الداخلية؛ فهو يرسى الأسس لتغلغل متزايد للنفوذ الغربي في الامبراطورية.

والنوايا الحسنة للباب العالى جد واضحة بحيث ان عدة اسابيع سوف تكون كافية للتوصل الى اتفاق. لكن جميع الأطراف الحاضرة تجد نفسها مدفوعة الى توقيع الصلح. فقد خرجت روسيا من الحرب منهكة. وفى فرنسا، يعترف ناپوليون الثالث بأنه قد اعطى «اربعة اصابع من يده» للتوصل بأسرع ما يمكن الى اتفاق. أما انجلترا، التى تتحمل المسئولية عن مغامرة القرم، فهى تبدأ فى ادراك انه كان بالامكان الاستغناء عنها وأنه يجب طى الصفحة دون تأخير.

ومن الناحية الظاهرية، فإن معاهدة باريس، الموقعة في ٣٠ مارس ١٨٥٨، تعتبر مؤاتية السلطان. إلا أنه ما أن يهتم المرء قليلاً بفك رموز اللغة الديبلوماسية، حتى تتكشف بجلاء رغبة الدول في التدخل في شئون الامبراطورية. وينطبق ذلك بشكل خاص على المادة ٧ التي تكفل الدولة العثمانية، على نحو زاعق، احترام استقلالها ووحدة أراضيها: «إن الاطراف المتعاقدة السامية، رغبة منها في اشتراك الباب العالى في مزايا الاتحاد الأوروبي المكون بين الدول الأوروبية وفق القانون العام تتعهد، كل طرف من جهته، باحترام استقلال ووحدة أراضي الامبراطورية العثمانية، وتضمن بشكل مشترك المراعاة الصارمة لهذا التعهد وتعتبر، بناءً على ذلك، أي أجراء أو حدث من شأته أن يشكل تهديداً لها مسألة تهم أوروبا». وهذه طريقة، كأية طريقة أخرى، القول بأن الدول تحتفظ لنفسها بحق التحرك في جميع الظروف التي يبدو لها أنها تحتم تدخلاً. أما المواد من ١٠ إلى التحرك في جميع الظروف التي يبدو لها أنها تحتم تدخلاً. أما المواد من ١٠ إلى المنطيل الدول المطلة على البحر الأسود، الملاحة في هذا البحر، فهي تضع بالمثل

قيداً غريباً على السيادة العثمانية. وإلى النتيجة نفسها تؤدى المواد من ١٥ إلى ١٩ والتى تنص على تدويل الدانوب ومصباته، تحت اشراف لجنة تعينها الدول، وبموجب المواد من ٢٠ إلى ٢٧، تستعيد الامبراطورية العثمانية سيادتها على الامارات الرومانية، إلا أنه يتعين عليها التصالح مع سلسلة كاملة من القيود وقبول أن تقدم لجنة أوروبية مقترحات بشئن تنظيمها في المستقبل، وفي الاتجاه نفسه، أخيراً، تنص المادتان ٢٨ و ٢٩ على أن «أمارة صربيا سوف تظل منتسبة الى الباب العالى»، لكن «حقوقها وحصاناتها سوف توضع من الآن فصاعداً تحت الضمان الجماعي من جانب الدول المتعاقدة».

وبالنسبة الامبراطورية العثمانية، تعتبر (المعاهدة) انتصاراً بالرغم من كل شيء، لكنه انتصار فادح الثمن، وصحيح ان السلطان لا يجد أية خسارة اقليمية يمكنه الأسف لها، بل إن معاهدة باريس قد منحته، في الولايات الرومانية، تعديلاً حدودياً يسهم في إبعاد روسيا عن مصبات الدانوب، لكن من الواضح ان الاشتراك في «مزايا الاتحاد الأوروبي» ليس مجانياً. ففي مايو ١٨٥٣، رفض السلطان انذار الأمير مينشيكوف لكي يتفادى خطر الوصاية الروسية. والآن يواجه الوصاية، التي لا تقل خطراً حتى وإن كانت تتستر بمظاهر خادعة أكثر وداً، من جانب اوروبا المؤتلفة.

### تقويض الصلح

فى باريس، كان مطمح الدول هو ايجاد حل نهائى للمسألة الشرقية. لكن هذا الحل النهائى سوف يكون، فى الواقع، مؤقتاً الى أبعد حد، فالاتفاق الذى تم التوصل اليه قد استند الى حد بعيد على احترام وحدة اراضى الامبراطورية العثمانية التى يكلفها الاتحاد الأوروبي، إلا أنه سرعان ما سوف يظهر أن اوروبا ليست مستعدة للالتزام باقوالها، وسرعان ما سوف يظهر ايضاً ان فكرة «الاتحاد»

نفسها ليست غير غواية قلما يمكن للباب العالى الاعتماد عليها. فمنذ أواخر خميسنيات القرن التاسع عشر، كانت قد بدأت عملية تفكك الوفاق الأوروبي الذي كان قد سمح بتوقيع معاهدة باريس. والحال أن التحالفات الجديدة التي اخذت تلوح في الأفق – خاصة التقارب بين النمسا والمانيا وروسيا والذي سوف يؤدي، في عام ١٨٧٧، الى تكوين رابطة الأباطرة الثلاثة – قلما تتم لتشجيع الحفاظ على الوضع القائم في الشرق.

والواقع ان الامارات الرومانية هي أول من سوف يبدأ عملية التقويض التدريجي لما تمت اقامته في باريس. فهنا، نصت المعاهدة على الابقاء على ولايتين متميزتين، مولدا فيا وقالاشيا، على أن يكون لكل منهما اميرها ومؤسساتها الخاصة. على أنه، منذ عام ١٨٥٧، ويتحريض من اللجنة الأوروبية المكلفة بارساء أسس تنظيم جديد في الامارتين، لم تتردد الجمعيتان الاستشاريتان، المولدا في والقالاشية، في الاعراب عن تحبيذهما للاتحاد، حيث اشتركتا في التو والحال في انشاء مؤسسات مشتركة. والحال أن الانتخاب الذي تم، في عام ١٨٥٩، لرجل واحد، هو الكواونيل الكسندر كوزا، على رأس الامارتين، سوف يشكل انتهاكأ اضافياً لأحكام معاهدة باريس. ويطبيعة الحال، فإن الباب العالى، مدعوماً من النمسا، المعادية لاتحاد الامارتين، سوف يسارع الى الاحتجاج. لكنه يضطر في النمسا، المعادية لاتحاد الامارتين، سوف يسارع الى الاحتجاج. لكنه يضطر في نهاية الأمر، تحت ضغط من فرنسا، الى قبول الأمر الواقع. وفي عام ١٨٦١، تجيىء الخاتمة: ذلك ان فرمانا سلطانيا صادراً في ٢ ديسمبر يقبل، بصفة مؤقتة، اتحاد مولدا في وقالا شيا تحت صواجان كوزا، كما ينص على دمج جمعيتي الحداً حول ما يعنيه ذلك. إننا امام مرحلة حاسمة في طريق الاستقلال الروماني.

ثم طعنة اخرى لأحكام معاهدة باريس: الاستقلال المتزايد لصربيا. والحق ان صربيا تتمتع بالفعل، منذ معاهدة ادرنه (١٨٢٩)، باستقلال كبير والوجود

العثمانى فيها مختزل الى أدنى حد. على أن مؤتمر الصلح كان قد ارتأى أن بوسع السلطان ان يحتفظ فيها بحاميات وأن الامارة سوف تظل تحت سيادة الامبراطورية. ومع وصول ميشيل أوبرينوڤيتش الى السلطة (١٨٦٠ – ١٨٦٨)، ان تتخلف صربيا عن السعى الى التخلص من هذه الوصاية الهزيلة. ومنذ عام ١٨٦١، تتزود صربيا بجيش صغير وتعمل على انشاء ادوات الدولة الاتحادية الكرواتية – الصربية – البلغارية التى تحلم بتسيسها : تعليم عام ، نظام ضريبي جديد و ، في نسق افكار آخر، شبكة تحالفات مع الأمم المجاورة (الجبل الأسود، اليونان، رومانيا، بلغاريا). وفي عام ١٨٦٧، سوف يقع حدث قليل الأهمية في حد ذاته، لكنه يتميز ببعد رمزى: ففي اثر اشتباكات مع السكان الصربيين، تغادر الحاميات العثمانية الأخيرة البلاد. والتنازل الوحيد، والشكلي الخالص، الذي يجرى تقديمه للامبراطورية هو ان العلم العثماني سوف يظل مرفوعاً على قلعة بلجراد، الى جانب العلم الصربي، ومن الناحية القانونية، تبقي صربيا تابعة بلجراد، الى جانب العلم الصربي، ومن الناحية القانونية، تبقي صربيا تابعة السلطان. أمًا من الناحية القعلية، فإنها تصبح مستقلة.

وهر استقلال ينتشر شيئاً فشيئاً. فنحو اواخر خمسينيات القرن التاسع عشر، بالفعل، وتحت تأثير الدعاية القومية الصربية، نجد أن البوسنة والهرسك المسلمة الى حد بعيد مع ذلك – والجبل الأسود تعملان ايضاً على التخلص من الوصاية العثمانية. وفي البوسنة، نجد أن التمردات المحلية، ذات الاتساع المحدود غالباً، سوف يتم سحقها بسهولة بالغة من جانب حاكم الولاية، عمر لطفي باشا (١٨٦٠ – ١٨٦١)، وخليفته، عثمان الأعرج (١٨٦١ – ١٨٦١)، اللذين سوف يستفيدان علاوة على ذلك من نجاحاتهما لادخال الاصلاحات التي ارتأتها حكومة اسطنبول في الاقليم. أما ولاية الجبل الأسود فسوف يكون قمعها أكثر صعوبة. والحال ان أميرها – الأسقف ، دانيلو، كان مسئولاً بالفعل عن تمرد كبير والحال ان أميرها – الأسقف ، دانيلو، كان مسئولاً بالفعل عن تمرد كبير التوصل الى النص في معاهدة باريس على استقلال الجبل الأسود، يثور من التوصل الى النص في معاهدة باريس على استقلال الجبل الأسود، يثور من

جديد، قاطعاً الجسور مع السلطان من جانب واحد. وسوف يكون رد الفعل العثماني حازماً: قمع عسكري نشيط سوف تتمثل نتيجته، شبه الجدية، شبه الهزلية، والتي امليت عبر تدخل الدول، في تحقيق الاستقلال الذاتي للجبل الأسود تحت اشراف لجنة دولية (٨ نوڤمبر ١٨٥٨). على ان الملف لا يغلق مع ذلك، فاغتيال دانيلو في عام ١٨٦٠ وصعود نيكولاس بتروڤيتش، ابن اخيه، الى السلطة، سوف يحركان التمرد من جديد، بالارتباط هذه المرة باندفاع قوى للنزعة القومية السلافية في الهرسك، وكما في عام ١٨٥٠، لن يتخلف الباب (العالي) عن التدخل، حيث يرسل القوات في آن واحد إلى الجبل الأسود وضد متمردي الهرسك. لكنه، من جديد، يصطدم بتدخل اوروبا التي سوف تفرض عودة الوضع الذي كان قائماً، مقابل وعد من جانب سكان الجبل الأسود بالتوقف عن مساعدة الهرسك (اتفاق سكوتاري، الموقع في ٣١ اغسطس ١٨٦٢).

وهذه المرة، تبدو التسوية دائمة، إلا ان الأمر ان يتطلب غير عدة سنوات حتى تغرق المنطقة من جديد في الدم والنار. فهل كان السلم سائداً في غضون ذلك؟ أبداً. فالامبراطورية سوف تجد نفسها مواجهة بأزمة كبرى اخرى: التمرد الكريتي.

وتبدأ هذه الأزمة في مايو ١٨٥٦، عندما يطلب فريق من السكان المسيحيين المجزيرة تخفيفاً للضرائب واعادة تشكيل الهيئات القضائية. وفي مواجهة هذه المطالب، فإن الحكومة العثمانية، خوفاً منها من نشوب ثورة شاملة، ترد بارسال جنود لمراقبة المنطقة بهدف حماية المسلمين من المجازر المحتملة. وتلك هي الشرارة التي تشعل البارود. فسرعان ما يعبيء اليونانيون انفسهم ويتدفق آلاف المتطوعين القادمين من القارة وتتشكل الفرق المقاتلة. وتتطور الأمور بسرعة بالغة. ففي ٢٣ سبتمبر، تعلن جمعية سفاكيا الشعبية «اتحاد كريت الذي لا ينفصل والأبدى مع أمها اليونان». وبعد وقت قصير من ذلك، تنزل وحدات عثمانية، الى جانب قوات

ارسلها خديوى مصر، ويتولى وال جديد، هو عمر باشا، تنظيم قمع وحشى، ولما كان اليونانيون قد تسنى لهم رصد ما حدث فى الولايات البلقانية قبل ذلك بعدة سنوات، فإنهم يراهنون على تدخل سريع من جانب الدول. لكنهم سوف يتعرضون للاحباط. فالواقع ان الظرف لم يعد كما كان غداة مؤتمر باريس، فروسيا، المكتوية بنار المسار الذى اتخذته مسألة الأماكن المقدسة والمنشغلة بمشكلاتها الداخلية، تجد نفسها اقل اهتماماً بكثير من ذى قبل بحماية الأرثوذكس. وعلاوة على ذلك، فإن انظارها تتركز بشكل خاص على سكان البلقان السلاف، وبريطانيا العظمى والنمسا تخشيان الانحياز الى صف اليونان، خوفاً من اثارة أزمة كبرى، اما نابوليون الثالث فهو وحده الذى حاول مساندة التمرد على المكشوف، لكنه لا يجد تأيوليون الثالث فهو وحده الذى حاول مساندة التمرد على المكشوف، لكنه لا يجد أي صدى. وفي هذه الظروف، سرعان ما لن يبقى امام المتمردين غير القاء السلاح.

وبالنسبة للباب (العالى)، البالغ الحرص دائماً على تحسين صورته، فسوف تكون تلك فرصة لكى يعرض على انظار اوروبا اصلاحاً نمونجياً. ذلك ان مرسوماً صادراً بتاريخ ١٠ يناير ١٨٦٨ سينص على انشاء مجالس قضائية وادارية منتخبة وانشاء جمعية عامة مؤلفة من نواب عن جميع الاقضية ومنح المسيحيين حصة مساوية لحصة المسلمين في جميع المؤسسات الحديثة التكوين والغاء أو تخفيف ضرائب مختلفة ووضع اليونانية على قدم المساواة مع التركية كلغة رسمية للجزيرة. وقد اتخذت هذه التدابير كلها دون أن يحتاج الاتحاد الأوروبي الى الباب التدخل، الهم إلاً إن كان ذلك من اجل تقديم طلبات ذات طابع عمومي الى الباب العالى. وإن تتحرك الدول إلاً في بداية عام ١٨٦٩، بعد محاولة جديدة للتمرد في كريت، وذلك خوفاً من نشوب حرب بين الامبراطورية واليونان. لكن المؤتمر المنعقد في باريس في يناير، بمبادرة من ناپوليون الثالث، ان يجد جديداً يقترحه. وفي تلك الاثناء، فإن المرسوم الذي يمنح الجزيرة جرعة معينة من الاستقلال الذاتي يرضي

والحال أن نتيجة الأزمة الكريتية، المؤاتية للسلطان، يبدو أنها تشير الى ان الباب العالى يمسك اخيراً بزمام دفة الاصلاحات وأنه فى وضع يمكنه، بفضل تدابير يتم تطبيقها بشكل حكيم، من وقف عملية تفكك الامبراطورية العثمانية. لكن الأمر ليس كذلك بالفعل. فالواقع انه بينما تستعيد الحياة فى كريت – بشكل مؤقت – مسارها العادى، فإن أزمة اخرى تتهيأ للتفجر بالفعل فى البلقان. وهى أزمة سوف تفتح الطريق، عندما تتفجر، لتفاعلات كبرى وسوف تكلف عبدالعزيز عرشه.

وفى البداية، ينشب تمرد بسيط للقرويين، فى الهرسك، ضد ملتزمى الضرائب الذين يطلبون السداد الكامل لمستحقاتهم، على الرغم من المصاعب المترتبة على محصول ١٨٧٤ الكارثي. إلا أن الأمور سرعان ما تزداد اتساعاً: ذبح المسلمين، المذابح المضادة، تدفق الاسلحة القادمة من الجبل الأسود ومن الامبراطورية النمساوية، تنظيم قوات ضخمة للمتمردين، ونحو منتصف صيف عام ١٨٧٥، ليست الهرسك كلها فقط هى التى تتأهب الحرب، بل البوسنة والجبل الأسود أيضاً.

والحال أن اوروبا، التى تخشى من ان يمتد الحريق بسرعة الى مجمل البلقان، ولكن المنزعجة ايضاً، من جهة اخرى، من أن تغرق الامبراطورية فى أزمة مالية لا سابقة لها، ان تتأخر عن التدخل، ومنذ منتصف اغسطس، تتزايد المشاورات بين الدول. وسوف تتمثل ذروة هذا النشاط المحموم فى عقد مؤتمر، فى برلين، فى الولخر نوقمبر، يجمع رؤساء وزارات رابطة الأباطرة الثلاثة، بسمارك وجورتشاكوف والكونت أندراسى، والواقع ان هذا الأخير، ممثل النمسا – المجر، الدولة المعنية على نحو مباشر أكثر بالوضع فى البوسنة والهرسك، هو الذى سوف يكلف بتقديم نتائج المؤتمر الى الباب (العالى). وتطالب مذكرته المؤرخة فى ٣٠ يؤمبر ١٨٧٥ بالغاء التزام الضرائب فى الولايات التى مسها التمرد، ومنع حرية توقمبر ١٨٧٥ بالغاء التزام الضرائب فى الولايات التى مسها التمرد، ومنع حرية تامة العبادة وانشاء مجالس ادارية مختلطة واتخاذ تدابير لمصلحة الفلاحين الراغبين فى شراء الأراضى التى يفلحونها لحساب كبار الملاك.

وفى اسطنبول، حيث جرى تسليم المذكرة من جانب جميع سفراء الدول، يسجل الباب العالى علمه بها ويعد بادخال الاصلاحات المطلوبة (١٣ فبراير ١٨٧٦). واكن كيف يمكن وقف الثورة التى اتخذت، مدعومة بتعاطف الشعوب السلاقية وبالمساندة المستترة من جانب أوروبا، ملمح حملة صليبية معادية للعثمانيين؟. لقد قال الباب (العالى) ان السبيل الى ذلك هو تطبيق «الاصلاحات». لكن الواقع سوف يكون شيئاً آخر تماماً: القمع. ففى الأشهر الأولى لعام ١٨٧٧، تضطلع القوات العثمانية تحت قيادة أحمد مختار باشا بتمشيط منهجى للاقليم، وهو ما يؤدى الى نزوح الآلاف من اللاجئين المسيحيين الى الجبل الأسود وصربيا والنمسا. وفى اوروبا، حيث تتغذى الصحف على اخبار الأعمال الوحشية، ينتشر الذعر، وسرعان ما سوف يتزايد ذلك الذعر اكثر فأكثر.

والواقع ان انتفاضة كانت قد نشبت، فى ابريل، فى بلغاريا ايضاً، فى اقليم پلوقديڤ وبازارچيك. والسيناريو هو نفس السيناريو الذى نراه فى البوسنة والهرسك. والحال ان القمع، الذى يمارس بمساعدة فرق شركسية وميليشيات غير نظامية (باش – بوزوك)، يتحول الى مذبحة، على الأقل من وجهة نظر أوروبا.

وأمام عجز الامبراطورية عن تسوية الأزمة بالسبل السلمية، تتجه الدول الى التدخل من جديد. ففى ١٣ مايو ١٨٧٦، بمناسبة زيارة القيصر (الروسى) الى برلين، سوف يجدد مؤتمر لوزراء «الرابطة» المطالب التى كان قد سبق قبل ذلك بعدة أشهر تقديمها من جانب آندراسى، مع الدعوة، علاوة على ذلك، الى رقابة دولية التحقق من تطبيق الاصلاحات. لكن نبرة الديبلوماسية الأوروبية، هذه المرة، تصبح تهديدية أكثر بشكل واضع: فإذا لم تحقق الامبراطورية العثمانية الاصلاحات التى وعدت بها، فإن النمسا سوف تحتل جزءاً من البوسنة في حين أن روسيا سوف تتوسع في بيسارابيا الجنوبية؛ وعند الضرورة، سوف يكون بوسع الدول ايضاً استخدام القوة لفرض وجهة نظرها.

على ان اوروبا ليست الوحيدة التى ينتابها الانزعاة. فالانزعاج موجود ايضاً فى اسطنبول. والصحف الأوروبية تنزعج من مصير السكان المسيحيين. أما فى تركيا، فإن ما يثير الانزعاج بشكل خاص هو سقوط ضحايا مسلمين وتؤدى التدخلات المتحيزة من جانب الدول لحساب «مرتكبى المذابح» الى اثارة استهجان عام. وتبدأ شائعات غريبة فى الانتشار: ألن يتجه الصدر الأعظم، نديم باشا، الذى يستجيب لجميع مطالب اجناتييف، سفير القيصر لدى الباب العالى، الى تسليم البلاد للقوات الروسية؟ وينتاب السكان الذعر. وبسبب الذعر الذى استولى على المسيحيين فإنهم، على الأقل اولئك الذين يملكون امكانات الهرب، سوف يجتهدون فى مغادرة العاصمة العثمانية.

وفى ١١ مايو ١٨٧٦، تمتلىء المساجد الكبرى والساحات العامة فى اسطنبول بالمتظاهرين الذين يشجبون جبن الحكومة ويتهمونها بالعجز عن وضع حد المجازر المرتكبة ضد المسلمين، ووفقاً لتقليد راسخ، فإن المستقطه، طلبة المدارس الدينية، هم الذين يتزعمون الحركة، وتتجه مسيرات صوب الباب العالى للمطالبة بعزل الوزراء، ويطالب الحشد بشكل خاص بعزل شيخ الاسلام، حسن فهمى افندى، ونديم باشا، المتهمين بالتراخى ومحاباة الروس.

وفى وجه هذا التحرك، سوف يحاول السلطان فى البداية المقاومة. وهو يبدأ بالاكتفاء بتسريح شبيخ الاسلام. لكنه فى ١٢ مايو، وأمام تصاعد الهياج، يضطر ايضاً الى التخلى عن صدره الأعظم.

والحال أن الوزارة الجديدة، التي يترأسها رشدى باشا، تضم شخصيتين جد معروفتين بميولهما الليبرالية: مدحت باشا، الذي يبدأ وزيراً بلا وزارة، وحسين عونى باشا، الذي عهد اليه السلطان بوزارة الحربية. وسرعان ما تتوتر العلاقات بما يكفى بين ابطال اللحظة هؤلاء – الذين يعتبرهم السكان الأشخاص الوحيدين القادرين على حل الأزمة البلقانية بشكل مشرف – وعبدالعزيز. «انكم تحتلون هذه

المناصب لأن الشعب هو الذي طلب توليكم لها، فلنر الآن ما الذي يمكنكم عمله بالفعل!». فمنذ لقائه الأول مع وزرائه الجدد، حرص السلطان على اطلاعهم على استيائه، فما الذي يمكن ان يحدث إذا ما اعتبرهم السلطان، بعد استعادة السكينة، مسئولين عن تمرد الصنطه، وانقلب عليهم ولاحقهم بسخطه؟ وسرعان ما يدب الشك والانزعاج في افئدة الوزراء. إنهم في مناصبهم من اجل خدمة السلطان. وهم يخدمونه، ولكن دون ان يتخلصوا ابداً من قدر من الاحساس بانعدام الثقة نحوه.

ويبدو أن حسين عوني باشا هو أول من راودته فكرة خلع عبدالعزيز، اتقاءً لانتقام وارد. وكان بالامكان عمل ذلك. فخلال سنوات عهده الخمس عشرة، قلما كان السلطان فوق الاتهام: فهو قد جر الدولة الى انفاقات غير مدروسة وقادها الى افلاس حقيقى؛ وكثيراً ما حاول الاستعاضة عن نظام التنظيمات الليبرالى بسلطة شخصية ذات أساليب وحشية؛ وقد سمح بأن تتطور عبر البلاد مواقف خطرة عجز عن السيطرة عليها. وفي الماضي، تم خلع سلاطين آخرين لاسباب أهون من هذه الأسباب.

وأمام مشروع كهذا، بدأ مدحت بالتردد، لأنه كان يأمل في أن يتمكن من أن ينتزع من عبدالعزيز اصدار دستور، وهو لاينحاز الى رأى حسين عوني إلا بعد أن يدرك استحالة ذلك، ويحنو حنوه الوزراء الآخرون، وذلك بسهولة بالغة بقدر ما أن شيخ الأسلام قد أصدر فتوى تعلن أنه ليس هناك ما يحول، من زاوية القانون الديني، دون خلع السلطان،

وفى ٢٩ مايو ١٨٧٦، يحرك حسين عونى باشا الجيش لتطويق قصر دولما باختشى حيث يقيم السلطان بينما تحول البحرية دون اى اتصال بالخارج عن طريق البحر. وفى اليوم نفسه، يقف الأمير مراد، الأبن الأكبر لعبدالمجيد، والذى ضغط عليه الوزراء الى حد ما، ليستمع الى ادائهم ليمين الولاء. وينتهى عهد

عبد العزيز - أحد العهود الأكثر تناقضاً والأكثر انفتاحاً على التغيير في التاريخ العثماني. وبعد أقل من اسبوع، سوف يتم العثور على السلطان المخلوع ميتاً، مفتوح الشرايين، في غرفته بقصر فرعيه، في اورتاكوي، الذي كانت الحكومة قد حددت اقامته فيه بعد خلعه. انتحار؟ أم اغتيال؟

## الأزمة البلقانية

يبدو مراد الخامس، الذكي، المثقف، المنفتح على الأفكار الليبرالية، بوصفه العاهل المثالي لعهد التنظيمات. إلا أنه، حتى قبل ارتقائه العرش، يتميز بتعرضه لنوبات عصبية زائدة عن الحد. ومع المسئوليات الجديدة التي كان عليها ان يتحملها، سرعان ما يستولي المرض تماماً على وعيه. وفي الوضع الدرامي الذي تمر به الامبراطورية، فإن المرض العقلي الذي يشكو منه السلطان يشكل خطراً اضافياً بالنسبة المبلاد. وفي ٢١ اغسطس ١٨٧٦، يسارع الوزراء مرة أخرى الي اجراء الخلع. ويحل محل مراد الخامس احد اخوته، وهو رجل نكي مثله، ويبدو ليبرالياً مثله، هو عبدالحميد الثاني، وفي اول سبتمبر، يدشن هذا الأخير عهداً ليبرالياً مثله، هو عبدالحميد الثاني، وفي اول سبتمبر، يدشن هذا الأخير عهداً اليبرالياً مثلة، هو عبدالحميد الثاني، وفي اول سبتمبر، يدشن هذا الأخير عهداً

والحال ان عهد مراد الخامس لم يكن غير فاصل مدته ثلاثة اشهر، لكنه فاصل حافل بالحركة، يتميز على نحو خاص باحتداد الأزمة في البلقان.

والواقع أن الدوامات السياسية التي اثارها تغيير السلطان قلما تؤدى الي تحسين الوضع في الولايات الأوروبية للامبراطورية. على العكس. فالثوار يطورون عملهم، مستفيدين من ظرف غير مستقر. وفي بلغاريا والهرسك والبوسنة، تتواصل حركات التمرد اكثر فأكثر، متحدية للقمع العثماني. إلا أنه سرعان ما يجد الباب العالى نفسه مواجها بأزمة اكثر خطورة بكثير: فسعيا الى مساندة اخوتهما في العرق والدين، تبدأ صربيا والجبل الأسود هما ايضاً بالانخراط في طريق الحرب.

وفى ٢٦ مايو، وبتشجيع من الروس، توقع الامارتان تحالفاً ينص على تقسيم للاراضى فى الاقليم فى حالة الانتصار على العثمانيين. وبعد ذلك بوقت قصير، يطلب الأمير ميلان، امير صربيا، من الباب العالى، تنصيبه على رأس البوسنة، مطالباً بالمناسبة نفسها بضم الهرسك الى الجبل الأسود. وفى ٢ يوليو، وأمام رفض اسطنبول الغاضب، يجيىء الاعلان الرسمى للحرب.

ومرة اخرى، سوف تحاول الديبلوماسية الأوروبية تسوية الأزمة بما يتمشى مع ما تراه. لكن الوضع كان قد تبدل كثيراً منذ مذكرة آندراسى! وعندما يجتمع القيصر الكسندر الثانى وامبراطور النمسا فرانسوا – چوزيف، فى ٨ يوليو، فى رايخستات، فى بوهيميا، فإن ما يدور الحديث عنه، فى محادثاتهما، هو تقسيم البلقان الى مناطق نفوذ، بآكثر مما يدور عن تدابير ملائمة لاستعادة السلم. فالنمسا تحتفظ لنفسها بالوصاية على صربيا وتنوى التوسع اقليمياً فى البوسنة وفى الهرسك؛ اما روسيا فهى تطالب لنفسها بحماية البلغار وتنوى الاستيلاء على بيسارابيا والأناضول الشرقية؛ وأما امارة بلغاريا التى سوف تظهر فى المستقبل، وروميليا والبانيا فإنها سوف تصبح مستقلة؛ وسوف يكون بوسع اليونان التوسع فى ثيساليا وايبيروس؛ وأخيراً، فإن اسطنبول، عاصمة الامبراطورية العثمانية، سوف تصبح مدينة حرة، كخطوة اولى قبل الضم الذى يخطط له الروس منذ سوف تصبح مدينة حرة، كخطوة اولى قبل الضم الذى يخطط له الروس منذ قرون.

• برنامج واسع، على ان ما يبدأ في الساحة هو القتال. وحتى ذلك الحين، فإن ما يحصل عليه البلقانيون من حماتهم الاباطرة هو، بوجه خاص، مؤازرة كلامية. وصحيح أن بضع مئات من المتطوعين الروس سوف ينضمون الى الجيش الصربي وأن هذا الأخير يضع على رأسه ضابطاً من ضباط القيصر، هو تشيرنايف. لكن ذلك قليل جداً بالقياس الى الوحدات الضخمة التى نجح العثمانيون في تعبئتها. ونحو أواخر اغسطس، يتمكن عثمان باشا، احد افضل الجنرالات العثمانيين، من

احراز انتصار هام على الصربيين، امام اليكسيناتز. وهو انتصار يدفع ليس فقط البلقانيين، وانما ايضاً الدول التي تساندهم، الى اعادة النظر في الموقف.

إلاً انه لن يكون هناك مفر من استثناف الأعمال الحربية، بعد بضعة اسابيع من ارتقاء عبدالحميد العرش ومن اثبات العثمانيين من جديد لتقوقهم العسكرى حتى تقرر الدول الانخراط فى الأمر بكل ثقلها. ففى ٣١ اكتوبر ١٨٧٦، يذهب سفير روسيا، الكونت اجناتييف، الى الباب العالى، مكلفاً بتوجيه انذار مقتضب: إذا لم توقع الامبراطورية العثمانية فى الساعات الثمانى والأربعين القادمة هدنة مع صربيا والجبل الأسود، فإن روسيا سوف تستخلص من ذلك النتائج التى تفرض نفسها. وفى اسطنبول، يتم الاستسلام للانذار و، منذ الأيام الأولى الشهر نوهمبر، يبدأ تسريح القوات العثمانية المشاركة فى الحملة. لكن الدول قلما تكتفى بهذا الابداء لحسن النوايا. فهى تفكر بالفعل فى اقتسام الاسلاب العثمانية وتطلب عقد مؤتمر دولى على وجه السرعة. وهذا المطلب تدعمه التهديدات. إذ يعلن دزرائيلى فى مأدبة : «ان انجلترا لا تخشى الحرب، وهى قادرة على القتال لمدة عشرين سنة، اذا لزم ذلك. وسوف يتم ارسال الاسطول البريطانى الى الدردنيل».

ويبدأ المؤتمر المنشود أعماله في اسطنبول في ٢٣ ديسمبر ١٨٧٦ ويجمع، تحت رئاسة صفوت باشا، الوزير العثماني الشئون الفارجية، مندوبي روسيا وانجلترا وفرنسا والنمسا والمانيا وايطاليا. وبطبيعة الحال، فإن الباب العالى يدرك منذ ذلك الحين ما ينتظره: فسوف يقترح عليه استقلال البوسنة والهرسك وكذلك تكوين بلغاريا كبرى تحت النفوذ الروسي؛ ومرة اخرى تنتهى الأمور بالنسبة له بخسائر اقليمية وباختزال لموارده. إلا أن مدحت باشا، الذي اصبح الوزير الأول لعبدالحميد، يتمترس، في وجه مطالب الاتحاد الأوروبي الجديد، بمتراس اخير: اعلان دستور.

تحول مفاجىء ففى ذات اللحظة التى يجتمع فيها مندوبو الدول لأول مرة يهدر المدفع، وفى كلمة قصيرة، يعلن صفوت باشا، رئيس المؤتمر، المندوبين ان السلطان، مروءة منه، قد منح شعبه نظام حكم جديداً وأن المؤتمر، فى هذه الظروف، لم يعد له مبرر. ويجيىء الرد البارد من السفير الروسى: «لننتقل الى جدول الأعمال». لكن ذلك لا يحول دون تعديل المبادرة العثمانية المفاجئة بشكل فعلى لمعطيات المناقشة.

والواقع ان الدستور الذي صاغه مدحت باشا ورجال حاشيته إنما يشكل ذروة عملية الاصلاح الطويلة الجارية في الامبراطورية منذ ميثاق جولخانه ويحرم النول من عدد كبير من حججها الداعية الى اعادة فحص المسألة الشرقية. فمنذ ذلك الحين، تبدو الدولة العثمانية مزودة بنظام حكم مماثل تماماً لنظام حكم أمم الغرب الحديثة. فهي تتمتع بمجلس اعيان يعين السلطان اعضاءه مدى الحياة - بما يشكل ضمانة ضد الاقصاءات التعسفية - ، ويجمعية مشكلة من نواب ينتخبهم السكان، وبجهاز تنفيذى قيادى جد شبيه، في بنيته، بوزارة أوروبية. وصحيح أن السلطان،الذي يتمتع شخصه بطابع مقدس، يحتفظ بجانب كبير من سلطاته التقليدية: فهو ليس مسئولاً أمام احد عن اعماله، وهو الذي يعين أو يعزل الوزراء، وهو الذي يعقد البرلمان ويحله، وهو الذي يصدر القوانين، ويقود القوات المسلحة، ويوقع المعاهدات ويعلن الحرب أو يعقد الصلح. لكن النواب. بالمقابل، يصوتون على مشاريع القوانين ويصوتون، خاصة، على الميزانية، وهي صلاحية تسمح لهم بالسيطرة على جميع العمليات الضريبية والمالية الدولة. وعلاوة على ذلك، فإن الدستور يجدد الرعايا العثمانيين جميع الضمانات التي قدمها مرسوما ١٨٣٩ و ١٨٥١: احترام الحريات الفردية، المساواة في الحقوق والواجبات، حرية تولى جميع الوظائف العامة، القضاء على جميع اشكال التعسف، الخ.

ومن الواضع أنه ليس من باب الصدفة أن نظام الحكم الجديد قد تم اعلانه في ذات يوم افتتاح مؤتمر اسطنبول. فقد كان السلطان ووزراؤه يريدون احداث

نوع من الصدمة السيكولوچية. وكانوا ياملون، بوجه خاص، في التذرع بالدستور لإبطال جميع دعاوى الدول. التنازل عن أراض للبوسنة وللجبل الأسود؟ مستحيل، لأن الدستور يعلن ان الامبراطورية لا تمس. منح امتيازات خاصة للمسيحيين؟ مستحيل، لأن الدستور يعلن مساواة جميع الرعايا العثمانيين. انشاء محاكم خاصة لغير المسلمين؟ مستحيل، لأن الدستور ينص على وجود نظام قضائى مدنى ينطبق على جميع عناصر السكان. انشاء هيئة دولية للتحقق من تطبيق الاصلاحات؟ مستحيل، لأن الدستور لا يسمح بشيء من ذلك.

وفى الأيام التالية لمفاجأة ٢٣ ديسمبر، استمرت المفاوضات، شاقة وطويلة ويلاجدوى. فقد جاء مندوبو الدول وكافة انواع المطالب والمشاريع فى حقائبهم، وكل مطلب وكل اقتراح يصطدم بالاجابة نفسها: إن الحكومة العثمانية سوف تحقق الاصلاحات التى نص عليها الدستور، وفى نهاية الأمر، لا يكون هناك مفر من الإذعان لما هو بديهى، فمن الأنسب الأعتراف بفشل المؤتمر والافتراق، ويحدث ذلك فى ٢٠ يناير ١٨٧٧، لقد ضاع نحو شهر فى المساومات،

والحال أن هذا الانفضاض المؤتمر دون التوصل الى اية نتيجة سوف تترتب عليه نتيجة غريبة. فالواقع ان عبدالحميد، إذ يعتبر مدحت باشا مسئولاً عن فشل المفاوضات، سوف يقرر ، في مستهل شهر فبراير، تنحيته عن الصدارة العظمى و ، كما يجيز الدستور ذلك، ابعاده الى المنفي. والحق ان فشل المؤتمر ليس السبب الوحيد لهذا الزوال المفاجىء الحظوة. فخلال الأشهر الأولى من عهده، راكم السلطان الكثير من الشكايات الأخرى ضد وزيره. ألم يحتفظ هذا الأخير بصلات جد وثيقة مع العثمانيين الشبان؟ ألم يكن شديد المحاباة المسيحيين الى درجة أنه قد فتح لهم ابواب الأكاديمية العسكرية؟ ألا يميل السكان و ، علاوة على ذلك، المراقبون الأجانب، الى اسناد كل ما يحدث في الامبراطورية اليه؟

وسوف يغادر مدحت العاصمة العثمانية دون أن يشهد أول تجل ملموس للثورة المؤسسية التي كان أبا لها: انعقاد البرلمان. على ان الأمور تسير بسرعة بالغة.

فبعد الانتخابات التى نظمت على عجل، للبرهنة للدول بشكل واضبح على ان الامبراطورية تعتزم فعلاً تطبيق الدستور الذى اتخذته لنفسها، بدأ النواب واعضاء مجلس الأعيان اعمالهم، في صخب عظيم، منذ ١٩ مارس ١٨٧٧.

وفى التو والحال، سوف تهيمن احدى المسائل بشكل كبير على المناقشات : خطر مواجهة عسكرية مع روسيا. والواقع ان حرباً روسية – تركية تبدو مرجحة بشكل متزايد، منذ فشل مؤتمر اسطنبول، وذلك على الرغم من انه قد تم فى نهاية الأمر توقيع معاهدة صلح مع صربيا (أول مارس ١٨٧٧). فقد نجح القيصر شيئاً فى اقناع الدول بضرورة اتخاذ موقف نشيط فى وجه الامبراطورية وحصل منها على تأكيد بأنها سوف تغمض اعينها فى حالة نشوب حرب، وفى ١٥ يناير، فى بودابست، كان قد عقد مع النمسا، على أساس محادثات رايخستات، اتفاقاً ينص على اقتسام البلقان. ونحو أواخر مارس، كان قد كلف الچنرال اجناتييڤ بالقيام بجولة توضيح عبر العواصم الأوروبية. وفى ابريل، حصل من رومانيا على موافقتها على نقل قوات عبر أراضيها. ومن الواضح ان تضييق الخناق كان سبيله الى الاكتمال.

وسوف تعلن روسيا الحرب في ١٩ ابريل ١٨٧٧. ولم يكن من الصعب العثور على ذريعة للحرب. فقبل ذلك ببضعة أيام، كان الباب العالى قد رفض التجاوب مع تحرك أخير من جانب الدول التي طلبت، بموجب بروتوكول موقع في لندن في ٣١ مارس، ان تخضع الامبراطورية لجميع مطالبها. ويمجرد علمه برد الحكومة العثمانية، اصدر الكسندر الثاني الأمر الى قواته بالتحرك.

وفى البداية، سوف يشبه ذلك التحرك حرياً خاطفة. فالهجوم الروسى ينتشر على جبهتين. وعلى الجبهة الغربية، تتمثل المهمة فى اجتياز البلقان والوصول الى اسطنبول والمضائق بأسرع ما يمكن. وعلى الجبهة الشرقية، ينوى القيصر الاستيلاء على الاناضول الشرقية. ونحو منتصف يونيو، يتم بالفعل تحقيق جزء من

هذا البرنامج: ففى اوروبا، يحتل الجيش الروسى شمال بلغاريا، ويتقدم صوب صوفيا وادرنه؛ وفى آسيا، يستولى على أردهان (١٨ مايو ١٨٧٧) وبيازيت (٢٠ يونيو). لكن العثمانيين لن يتأخروا عن تمالك انفسهم. وسوف تستمر الحرب لمدة ستة اشهر أخرى،

وعلى الجبهة الشرقية، فإن احمد مختار باشا هو الذى ينظم المقاومة ويكسر عزيمة الروس، بدفاعه المجيد عن كارس؛ وفي بلغاريا، يوقف سليمان باشا العدو في شييكا، ويحاصره عثمان باشا امام بليڤنى. ولن تستعيد قوات القيصر ما يكفى من الحيوية لاجتياز كل هذه الحواجز، واحداً بعد الآخر، إلا اعتباراً من الخريف. ففي ١٤ نوڤمبر، يضطر مختار باشا الى اتخاذ قرار بالتخلى عن كارس؛ وفي ١٠ ديسمبر، يضطر عثمان باشا، بعد أن قاوم الهجمات الروسية على مدار خمسة أشهر، الى تسليم بليڤنى؛ وفي اليوم التالى، يستسلم سليمان باشا هو الآخر. وتستقيد صربيا والجبل الأسود من الظرف للانخراط في الحرب بدورهما، فتفتحان جبهة جديدة في مقدونيا وعلى حدود البانيا. وبالنسبة الجيش الروسي، فإن ما يتبقى تحقيقه ليس غير نزهة. ففي ٣ يناير، يصل الى صوفيا، وفي ١٠ يناير، يصل الى بلوڤديڤ، وفي ٢٠ يناير، يصل الى ادرنه. وبعد ذلك بعشرة أيام، يناير، يصل الى بعد مائة كيلو متر فقط من المطنبول.

وأمام هول الكارثة، يقرر الباب العالى توقيع هدنة فى ادرنه، فى ٣١ يناير. لكن الحرب لا تنتهى، ويصبح بمقدور الروس منذ ذلك الحين، إن لم تجر تلبية مطالبهم، محاصرة العاصمة العثمانية، وفى هذه العاصمة، يسود الذعر. فالسكان ينتابهم الهلع وتبدو الحكومة مصابة بالشلل، ويثور البرلمان.

وهذا الهجوم البرلماني الذي لا يكف عن التزايد - ينتقد النواب الحكومة، ويفضحون عدم كفاءة الضباط، ويستهجنون الأسلوب الذي اديرت به العمليات

العسكرية – سرعان ما سوف ينفتح على أزمة في الأزمة. فالواقع ان السلطان يجتمع، في ١٣ فبراير ١٨٧٨، مع لجنة برلمانية لاستشارتها في الرد الذي يجب تقديمه على عرض بريطاني بارسال اسطول الى بحر مرمرة للاسهام في حماية اسطنبول. وتعور المناقشات في البداية دون مشاكل، لكن احد النواب، وهو احمد ناجى افندى، رئيس طائفة صناع البطانات، يرى فجأة ان من المناسب التحدث: «كان من الأولى عقد مثل هذا الاجتماع في حضور مولانا السلطان من قبل. فاللحظة الملائمة للحرب قد مرت. أما الآن وقد وصلت الأمور الى ما وصلت اليه، فما الجدوى من استشارتنا؟» وهو ما يؤدى الى دفع عبدالحميد الى الخروج عن طوره. فهو يقول لصدره الأعظم، سعيد باشا: «رُد إذاً على هذا النذل لعل اللجنة تكون فكرة!» ويقدم الوزير ايضاحات مسهبة حول أسباب الحرب وادارة العلميات. لكن مقدم السؤال قلما يقتنع. وفي اليوم التالى، يعرف النواب ان السلطان، مستنداً الى حق اعترف له به الدستور، قد قرر حل البرلمان.

تلك نهاية الفترة الدستورية الأولى، وقد دامت أقل من سنة، وبينما يتفرق النواب المنتخبون في صمت، فإن الامبراطورية تلج، دون أن تدرى ذلك، ثلاثة عقود من الاوتوقراطية.

ومن المؤكد ان ذلك يعتبر تحولاً رئيسياً في تطور الدولة العثمانية منذ المتطيمات. فقد جاء الدستور ليتوج بنياناً تطلب نحو اربعين سنة لتشييده حجرا حجراً. ومع حل البرلمان لا ينهار البنيان. لكنه يتميز منذ ذلك الحين بملمح غريب لبناء نُسى تركيب سقف له. إلا أن قليليين، في تلك اللحظة، هم الذين يولون أهمية كبيرة لما حدث، فالحرب مع روسيا تبقى أولوية الأولويات،

والحق أن الوضع جد خطير بحيث ان الامبراطورية العثمانية لا تملك ساعتها شيئاً غير قبول شروط القيصر، والروس يطلبون استقلال رومانيا والجبل الأسود وصرييا؛ وهم يريدون ايضاً انشاء امارة بلغارية مستقلة تمتد من البحر الأسود

الى بحر ايجة والى جبال البانيا؛ وهم يطلبون ادخال اصلاحات فى البوسنة وفى الهرسك، وكذلك فى ايپيرس وثيساليا؛ وفى الولايات الشرقية للامبراطورية، يهدفون الى اتخاذ جميع التدابير اللازمة لتحسين احوال الأرمن وضمان منهم فى مواجهة الأكراد والشراكسة؛ وأخيراً، على سبيل تعويض عن الحرب، يطالبون بالجزء الأكبر من دوپروچا وجزر الدانوب ويطالبون، فى الاناضول الشرقية، بولايات كارس وأردهان وباطوم وأرتقين، كما يطالبون بمبلغ ٠٠٠ مليون روبل. وعلى هذه الأسس تبدأ محادثات الصلح فى سان ستيفانو (يشيلكوى)، على مشارف اسطنبول، وفى ٣ مارس، سوف يوقع العثمانيون مشروع المعاهدة المقدم اليهم دون أن يتمكنوا من الحصول على أبسط تنازل.

إلاً أنه أذا كان السلطان يرضخ، فإن أوروبا ليست مستعدة أبداً لأن تستسلم. وصحيح أنها قد أغمضت عينيها تجاه الحرب؛ أماً الآن وقد أخذ القيصر يقرر بمفرده مصير الشرق، متجاوزاً الى حد بعيد الحقوق التي اعترفت بها له الاتفاقات المعقودة قبل بدء الحرب، فإنها عازمة بحزم على سد الطريق في وجهه. فالدول، خاصة أنجلترا والنمسا، لا تقبل الأمر الواقع الذي تحقق في سان ستيفانو. وحتى قبل توقيع المعاهدة، كانت بريطانيا العظمى قد أرسلت اسطولها الرسو قبالة اسطنبول لاظهار مساندتها الحكومة العثمانية. والنمسا تتخذ موقفاً أكثر تهديداً بكثير. ولما كانت ترى أنها قد أضيرت، فإنها تطلب تعديلاً فورياً المعاهدة، واتوضيح موقفها على أكمل وجه، فإنها تعبىء جيشها وتعلن عن استعدادها لمحاربة روسيا. والحق أن كبار مسئولي الاتحاد الأوروبي ليسوا هم وحدهم الذين للمعربيا، والحق أن كبار مسئولي الاتحاد الأوروبي ليسوا هم وحدهم الذين يشعرون بالسخط. فالبلقانيون أيضاً يشعرون بالاستياء العميق. ولا يمكن لا لمصربيا، التي حرمت من الهرسك ومن البوسنة، ولا لرومانيا، التي انتزع منها الروس بيسارابيا، ولا اليونان، التي تحلم بالتوسع في مقدونيا أو في ثيساليا، أن تقبل اتفاقية سأن ستيفانو.

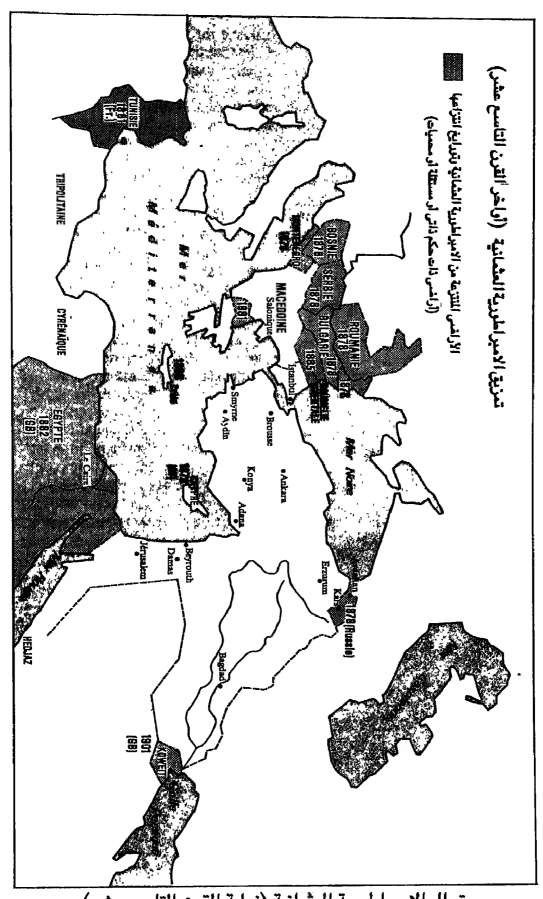
وأمام كل هذا السخط، وخاصة امام التهديد النمساوى بالحرب، لا يتأخر الكسندر الثانى عن قبول اقتراح بسمارك بعقد مؤتمر موسع للصلح في براين، بهدف اعادة فحص مجمل الملف الشرقي. وهذه المرة، سوف تسير الأمور بالنسبة للامبراطورية العثمانية بشكل افضل قليلاً. والحق ان السلطان، قبل بضعة ايام من بدء أعمال المؤتمر، قد دفع لانجلترا بسخاء ثمن دعمها له بالتنازل لها عن جزيرة قبرص (اتفاق اسطنبول المؤرخ في ٤ يونيو ١٨٧٨).

والحال أن معاهدة برلين، الموقعة في ١٣ يوليو، تستعيد بعض بنود الاتفاق المعقود في سيان ستيفانو، وتعدل بعضها الآخر. إذ يجرى الاعتراف على نحو نهائي باستقلال رومانيا وصربيا والجبل الأسود. لكن بلغاريا الكبرى التي يتطلع اليها القيصر تقسم الى عدة قطع: ففي الشمال تتشكل امارة مستقلة عاصمتها صوفيا؛ وفي الجنوب، توضع «روميليا الشرقية» تحت السلطة السياسية والعسكرية المباشرة للسلطان لكنها تتمتع باستقلال ذاتي ادارى؛ وتكون دويروچا من نصيب رومانیا (فی مقابل بیسارابیا التی یجری التنازل عنها لروسیا)، بینما تکون نیش وبيرو من نصيب صربيا، في حين ترجع مقدونيا الى الامبراطورية العثمانية. ولا تعود هناك بلغاريا كبرى، خلافاً لتمنيات ميلان اوبرنيوڤيتش: فالبوسنة والهرسك تظلان من الناحية الاسمية عثمانيتين، لكن النمسا – المجر سوف تحتلهما وتديرهما. وكانت اليونان قد جاءت هي ايضاً الى براين وشهيتها مفتوحة؛ وسوف يتعين عليها، مؤقتاً، الاكتفاء بالوعود. وفي الأناضول الشرقية، تحتفظ روسيا بأردهان وكارس وباطوم، إلا انها سوف تجد نفسها مدعوة الى اعادة آلاشكيرت وبيازيت الى الامبراطورية(العثمانية). وكما في سان ستيفانو، فقد جرى النص على ضمانات للأقليات، خاصة الأرمن؛ على ان لغة المادة ٦١ التي تعالج هذه المسألة لغة جد غامضة بحيث انها تترك الباب مفتوحاً لكثير من التأويلات. واخيراً، فإن تنازلاً هاماً يتمثل في تخفيض مبلغ التعويض عن الحرب الذي يتوجب على الامبراطورية العثمانية دفعه لروسيا. ومن الواضح ان المعاهدة الجديدة تهدف في مجموعها الى كسر اندفاع الموحدة السلاقية لدى الروس والصربيين. فبدلاً من الوحدات الاقليمية الكبرى التى كان حكام سان بطرسبورغ ويلجراد يحلمون بها، انشأ ديبلوماسيو الدول حشداً متبايناً من الامارات والمناطق ذات الحكم الذاتى المستعدة لتمزيق احداها الأخرى، بقدر ما ان التقسيم الاقليمى الذى نص عليه المؤتمر يولد التنافسات. لكن الدولة العثمانية، بالرغم من كل شيء، هي التي تسدد الفاتورة الأكثر فداحة. فهي، في برلين، تخسر الجزء الأكبر من اراضيها البلقانية وجزيرة قبرص و «الولايات الثلاث» للأناضول الشرقية. كما تخسر موارد مالية هامة. وأخيراً، فإنها تخسر شعوباً تعتبر من بين أكثر الشعوب اجتهاداً ورفاهية في الامبراطورية. وما تحصل عليه في المقابل ليس غير وعود باطلة: تجديد غامض لمواد معاهدة باريس بشأن ضمان الدول لوحدة أراضيها.

#### XXX

بالنسبة لرعايا عبدالحميد الثانى، يبرز عام ١٨٧٨ بوصفه علامة سوداء، شأنه فى ذلك شأن الكثير من الاعوام الأخرى منذ انخراط الامبراطورية العثمانية، فى عام ١٨٣٩، فى طريق التنظيمات. ولكن هل لا تتألف محصلة اربعين سنة من الاصلاحات إلاً من أزمات داخلية وخارجية وخسائر اقليمية واستعباد اقتصادى ومسايرة متزايدة لسياسة الدول العظمى؟ للرد على هذا السؤال، يكفى تصفح احد هذه الألبومات القوتوغرافية التى أمكن للرحالة الذين تسنى لهم القيام برحلتهم الفنية والثقافية فى الشرق، التقاط صورها، عند مستهل عهد عبدالحميد، فى غالبية المدن الكبرى للامبراطورية. إن الموضوعات «الزاهية الألوان» تحتل فيها مكانة المدن الكبرى للامبراطورية. إن الموضوعات «الزاهية الألوان» تحتل فيها مكانة الأفراح الريفية... إلا أن بوسع المرء أن يرى فيها أيضاً رجالاً يرتدون الملابس الأوروبية، وينتظرون الترام؛ ومحطات السكك الحديدية؛ وموانىء غاصة بالسفن البخارية؛ وبنايات عامة مهيبة ومزينة بشكل باذخ؛ ونسيجاً حضريا جديداً آخذاً البخارية؛

فى التشكل يتألف من الثكنات والقصور وصالات المسرح والمدارس والبنوك والمبيوت المبنية بالحجارة... ومن المؤكد أن هذا ايضاً محصلة للتنظيمات لكن الأمر لا يقتصر على ذلك، فعلى اربعين سنة من الأزمة ترد اربعون سنة من الانطلاق الاقتصادى، والنهوض الثقافى، وعلمنة وتحديث المؤسسات، والتقدم فى مجال حقوق الانسان، فإلى جانب مسألة الشرق، هناك الردود التى يحاول الشرق تقديم اجابات عليها.



تحلل الامبراطورية العثمانية (نهاية القرن التاسع عشر).

الفصل الثالث عشر

# النزع الأخير

(19+A-1AYA)

بقلم : فرانسوا چورچو

## الدولة العثمانية بعد معاهدة برلين

#### أعقاب الأزمة

تخرج الدولة العثمانية ضعيفة ومختزلة من الأزمة الطويلة المتعددة الجوانب، المالية، السياسية، العسكرية، الديبلوماسية، التى تمتد من عام ١٨٧٨ الى عام ١٨٧٨. فقد لحقت بها خسائر اقليمية ملحوظة فى البلقان: إذ حصلت رومانيا وصربيا والجبل الأسود على استقلالها التام والكامل، واحتلت النمسا البوسنة والهرسك وأصبحت بلغاريا امارة تتمتع بالحكم الذاتى. لكن التراجع العثمانى لا يقتصر على الجزء الأوروبي من الامبراطورية: فقبرص يجرى التنازل عنها لانجلترا و، في شرقى الأناضول، تضم روسيا ولايتي كارس وأردهان. وعلى وجه الاجمال، فإن نحو ٢١٠٠٠٠ كم تنفصل عن الامبراطورية العثمانية، مع سكان يصل عددهم الى نحو ٥، ه مليون نسمة، اى نحو خمس اجمالي سكان الامبراطورية. وعلاوة على هذه الاستقطاعات الاقليمية والديموجرافية، فإن الموارد المالية للامبراطورية العثمانية تتعرض للاختزال. فبعض الدول الجديدة كانت تدفع في السابق جزية للباب (العالي)، وهذا الاختزال للايرادات يلحق ببلد يتعين عليه دفع تعويض باهظ عن الحرب اروسيا، يصل حجمه الي نحو ٨٠٠ مليون من الفرنكات.

وإضعاف الدولة العثمانية هو اضعاف ديبلوماسى ايضاً. ففى مؤتمر باريس، الذى انهى حرب القرم (١٨٥٦)، كان قد تم الاعتراف بتركيا كجزء من الاتحاد الأوروبي، وكان قد تم الاعتراف بمبدأى احترام وحدة أراضيها وعدم التدخل فى شئونها الداخلية. وعلى الرغم من اعادة تأكيدها لهذين المبدأين، فإن معاهدة برلين قد أجازت تدخل الدول فى حالة عدم اضطلاع اسطنبول بالاصلاحات المطلوبة فى «الولايات التى يسكنها الأرمن».

وخلال السنوات التالية لمعاهدة براين، تتعرض تركيا لاستقطاعات جديدة: فغى عام ١٨٨١، وإثر مساومات طويلة، يجرى التنازل اليونان عن ثيساليا وجزء من الييروس. وبعد ذلك ببضع سنوات، تضم بلغاريا روميليا الشرقية، التى كانت الامبراطورية العثمانية تمارس عليها سيطرة سياسية وعسكرية. والشيء الأخطر هو أن الدول العظمى تستفيد من ضعف الامبراطورية لكى تزيد سيطرتها، وهكذا ففي عام ١٨٨١ تنتقل تونس تحت حماية فرنسا، وفي السنة التالية يتم احتلال مصر عسكرياً من جانب الانجليز «لأجل غير مسمى». وصحيح أن الأمر يتعلق ببلدين لا ينتميان بعد الى الحيازة العثمانية إلا بشكل صورى، لكن ذلك لا يحول دون أن يكون ذلك ضربة جديدة لهيبة الامبراطورية، وأن تلك الضربة قد وجهتها دولتان أوروبيتان كانتا تتظاهران حتى ذلك الحين بانهما مدافعتان عن وحدة الامبراطورية. ومن ثم فإن الوضع يدعو الى الانزعاج.

ومن جهة اخرى، فإن السكان المسلمين، في الدول الجديدة التي تشكلت في البلقان، يجدون انفسهم في وضع صعب. وتؤدى المعاملات السيئة والخوف من الأعمال الانتقامية والقوانين الزراعية التي جرى سنها لمصلحة العناصر المسيحية الي نزوح الاف الأتراك والمسلمين في اتجاه اسطنبول، وهو ما يطرح على دولة تشكر بالفعل من ضائقة شديدة على المستوى المالي المشكلة الصعبة المتمثلة في استقبال وتوطين هؤلاء اللاجئين.

وهكذا ففى بداية ثمانينيات القرن التاسع عشر تتميز الامبراطورية العثمانية بقوام جديد: فهى إذ لا تملك بعد فى اوروبا غير المر المقدونى ولا تملك فى افريقيا غير الساحل الليبى، تبدو منذ ذلك الحين بوصفها دولة آسيوية ومسلمة أساساً. وبحكم التغيرات الاقليمية وتدفق اللاجئين، فإن نسبة المسلمين الى اجمالى سكان الامبراطورية تنتقل في غضون بضع سنوات من ١٨٪ الى ٢٧٪. وهكذا تصبح الامبراطورية دولة ثلاثة ارباع سكانها من المسلمين.

وتستثير هذه الأحداث كلها وسط الطبقة الحاكمة أزمة معنوية جسيمة. والحال أن حرب «٩٣»، كما جرت العادة على تسميتها(١)، سوف تخلف آثاراً عميقة في ذاكرة الاتراك الجماعية. فلاشك أنه لم يحدث من قبل قط ان كانت الامبراطورية جد قريبة الى هذا الحد من نهايتها، ولم يحدث من قبل قط ان كانت الجيوش الروسية جد قريبة الى هذا الحد من اسطنبول. والخطر لا يقتصر على الجزء الأوروبي من الامبراطورية. فهو ينتشر منذ ذلك الحين في كل مكان، في آسيا وفي افريقيا. وهذا واقع جديد : فالأزمة توقظ لدى القادة العثمانيين احساساً بأن الامبراطورية قلعة محاصرة من جميع الجهات ومهددة من الداخل. وتعقب تفاؤل عصر التنظيمات فترة شكوك: هل مايزال بالامكان الثقة في اوروبا وفي القوميات المسيحية في الامبراطورية؟ هل تعتبر سياسة تغريب المؤسسات والمجتمع التي قام طرحت بالفعل من جانب المثقفين العثمانيين الشبان ونامق كمال. لكن الشك طرحت بالفعل من جانب المثقفين العثمانيين الشبان ونامق كمال. لكن الشك يستولى الأن على الطبقة السياسية العثمانيين الشبان ونامق كمال. لكن الشك

وأول من يتسامل عن حكمة سياسة التنظيمات ويشكك فيها هو السلطان عبدالحميد الثاني. فهو، إذ يتأثر تأثراً عميقاً بالظروف المضطربة التي احاطت بتوليه العرش، يضطلع، منذ الأعوام الأولى لعهده، بمراجعة كاملة للمبادىء التي استندت اليها سياسة عصر الاصلاحات.

ففى مجال السياسة الداخلية، يتذرع عبدالحميد بالمصاعب الجسيمة التى كان عليه التصدى لها لتهديد نظام الحكم الدستورى. وكان السلطان قد عدل بالفعل مشروع الدستور الذى وضعه مدحت باشا فى اتجاه سلطوى. وغداة مؤتمر اسطنبول، جرد السلطان مدحت باشا من وظائفه وقام بنفيه. وفى فبراير ١٨٧٨، بينما كانت الجيوش الروسية تعسكر فى ثراس، حل السلطان البرلمان. وبعد ذلك ببضعة أشهر، يضطر الى مواجهة تمردين يستلهمان المثل الليبرالية كانا يهدفان الى الاطاحة به لاعادة مراد الخامس الى العرش: فى مايو ١٨٧٨، الهجوم المسلح الذى قام به على سواوى على رأس مجموعة صغيرة من اللاجئين من البلقان ضد قصر تشيراجان، وخلال الصيف، المؤامرة التى حاكها فى اسطنبول يونانى، هو كليانتى سكالييرى، رئيس محفل پرودوس الماسوني. وهما محاولتان تمنيان بالفشل، لكنهما تعززان انعدام ثقة عبدالحميد فى الليبراليين والماسونيين ورغبته فى توطيد سلطته. وعلى مدار ثلاثين سنة، لن يدعو البرلمان الى الانعقاد، ولن يتم النم العمل به. وقد أمكن القول فى الامبراطورية العثمانية)، إلا أنه سوف يتم تعطيل العمل به. وقد أمكن القول فى مجال تعريف هذا النظام السياسى بأنه «حكم مطلق دستورى»(٢).

ومن جهة اخرى، فإن المصير الذى اختص به السلطان ائمة الحركة الليبرالية يشير بوضوح الى التوجه الذى ينوى اعطاءه لنظام الحكم. وصحيح ان مدحت باشا يستدعى من المنفى فى عام ١٨٧٨، تحت ضغط من جانب الانجليز، ويعهد اليه بمنصب والى دمشق ثم بمنصب والى آيدين. لكن نشاطاته فيهما تراقب عن كثب، لأن السلطان يشتبه فى انتهاجه سياسة شخصية تحرض السكان المحليين على التحرك. وبعد اتهام مدحت باشا بتدبير اغتيال عبدالعزيز، سوف يجرى القاء القبض عليه فى عام ١٨٨١ ونفيه الى الطائف، فى شبه الجزيرة العربية، حيث يموت بعد ذلك بثلاث سنوات مخنوقاً، بأمر من السلطان على الأرجح. أماً فيما يتعلق بنامق كمال، رسول الحرية فى تركيا، فسوف يجرى ابعاده الى جزيرة فى

بحر ايجه، حيث ينهى مسيرته العملية كموظف صغير بينما تتعرض مؤلفاته للحظر وتصادر مخطوطاته، وهذان مثالان جديران بالتأمل من جانب جميع اولئك السياسيين والكتاب الذين تحركهم الرغبة في ان يكون صوت الحرية مسموعاً في الامبراطورية.

ولما كان عبدالحميد قد عطل العمل بالدستور وكبح جماح المعارضين، فإنه ينجح فى فرض سلطته داخل الدولة، وخلال السنوات الست الأولى لعهده، يغير الصدر الأعظم ست عشرة مرة. وهو يترك قصر دولماباختشى على ضفاف البسفور لكى يقيم على تل يلدز الذى تحيط به اسوار شاهقة، ومنذ ذلك الحين يبدأ الحكم المطلق الحميدى.

وفى مجال السياسة الخارجية ايضاً، تشهد السنوات الأولى لعهد عبدالحميد اثارة الشك حول المبادىء التي استندت اليها ديبلوماسية عصر التنظيمات وتطبيق توجهات جديدة، فحتى عام ١٨٧٨، كانت الديبلوماسية العثمانية تتألف من الاعتماد على فرنسا وانجلترا لمواجهة روسيا، التي كان ينظر اليها على انها العدو الرئيسي للامبراطورية. لكن الثمن الذي كان يتعين دفعه لقاء هذه السياسة، في برلين، كان جد فادح لأنه تطلب التنازل عن قبرص لبريطانيا العظمي كإكرامية.

ومنذ ۱۸۷۸ – ۱۸۷۹، يبدأ عبدالحميد في الاشتباه في ان انجلترا تريد التخلى عن سياستها التقليدية الخاصة بالحفاظ على وحدة الأراضى العثمانية. وهذه الشكوك تغذيها الضغوط التي تمارسها الحكومة البريطانية على السلطان حتى يضطلع بالاصلاحات المرعودة في الولايات الأرمنية؛ ويزيد من احتدادها تولى جلادستون، زعيم حزب الاحرار، لرئاسة الحكومة الانجليزية في مايو ۱۸۸۰، وهو عدو سافر الاتراك منذ زمن «مذابح بلغاريا». وتؤكدها بشكل ما هيمنة لندن على مصر في عام ۱۸۸۷. فمنذ ذلك الحين، شهدت الديبلوماسية الانجليزية، على نحو ما ينظر اليها في اسطنبول، انقلاباً كاملاً. فلسد طريق الهند امام الروس،

وهو رهان رئيسى السياسة البريطانية، لم يعد بالامكان الاعتماد على الامبراطورية العثمانية. ولذا فإنه يتعين التواجد بشكل راسخ في شرقي البحر المتوسط، في قبرص وعلى ضفاف قناة السويس، والاعتماد على عناصر اخرى في الامبراطورية غير الاتراك، كالأرمن أو العرب بل والبلغار. ألا يتمثل هدف الانجليز، بشكل خاص، في السعى، في مواجهة التوسع الروسي من جهة القرقاز، الى تحقيق استقلال أرمني تحت السيطرة الانجليزية؟ الواقع أنه ليس مؤكداً ان بريطانيا العظمي قد تخلت، كما كان يظن في تركيا، عن الدفاع عن وحدة الامبراطورية العثمانية أو انها، بحسب الصيغة السائدة، قد تخلت عن اسطنبول ايثاراً القاهرة(٢). لكن ما له أهمية هو الفكرة التي يكونها العثمانيون عن تطور السياسة الانجليزية.

وتجاه امبراطورية القياصرة، ينتهج عبدالحميد سياسة جد متعقلة، مبديا حرصاً فائقاً على عدم استثارة اطماع الروس التقليدية. وفي عام ١٨٧٨، كانت روسيا قد ادركت انها لا تستطيع الاستيلاء بشكل مباشر على الدردنيل؛ وإذا فهى تراهن على الامارة البلغارية الفتية، لكن هذه الأخيرة تخيب آمال سان بطرسبورغ، في ١٨٨٥ – ١٨٨٨، بالعمل لحساب نفسها وحدها. ويمثل ذلك انتكاسة خطيرة بالنسبة الديبلوماسية الروسية التي سوف تبدأ، نحو اواخر القرن، في الاهتمام بالشرق الأقصى، وإذ يرتقى الكسندر الثالث عرش القياصرة في عام ١٨٨٨، فإنه يهجر ليبرالية سلفه لينشىء نظام حكم سلطوياً يستند الى الشرطة والرقابة والدين وترويس «الأغراب». والخلاصة انه ينتهج سياسة لا تبعد كثيراً عن السياسة التي كان عبدالحميد بسبيله الى تطبيقها في الدولة العثمانية ولاشك ان السياسة التي كان عبدالحميد بسبيله الى تطبيقها في الدولة العثمانية ولاشك ان الروسية لا تنسى الأهمية الاستراتيجية والاقتصادية المضائق، فإنها تميل الى أن تصبح، فيما يتعلق بالامبراطورية العثمانية، سياسة «محافظة» ، بمعنى انها تفضل الحفاظ على الوضع القائم على المغامرة.

وهكذا، فاعتباراً من ثمانينيات القرن التاسع عشر، يبدو ان الخطر الذي يهدد الدولة العثمانية يجيىء من بريطانيا العظمى بأكثر مما يجيىء من روسيا. وفي وجه هذا الخطر، نجد أن فرنسا تتهاون، وأن المانيا البسماركية، التي يُجَسُّ نبضيها، تتهرب وتترك للانجليز حرية التصرف في مصر. ومن ثم فإن الديبلوماسية الحميدية سوف تجتهد في الحفاظ على توازن بين الدول وتأكيد نوع من الحياد الى ان يسمح لها توجه المانيا نحو سياسة عالمية بالعثور على سند جديد بين الدول الأوروبية.

#### الدولة المهيدية

إن النظام السياسى الذى يصوغه عبدالحميد خلال الأعوام الأولى لعهده هو نتاج رد فعل مزدوج: ضد إضعاف سلطة السلطان الذى رافق سياسة التنظيمات، وضد النزعة الليبرالية والنزعة الدستورية لمدحت باشا، اللتين تمثلان المرطة الأخيرة لهذا الاضعاف. ويرى عبدالحميد أن هذه السياسة قد جرت البلاد الى شفير الهاوية. وهو يرى أن الشعب العثمانى ليس ناضجاً لمحاولة خوض تجربة البرلمانية. ومن ثم فمن اللازم قيادته عن طريق «مرشد»، عن طريق «أب»، الى ان تؤتى الهياكل والاصلاحات التى تطبقها الدولة، خاصة فى مجال التعليم، ثمارها. ومن جهة أخرى، فإن النظام البرلمانى يبدو له خطيراً فى السياق المتعدد الأعراق ومن جهة أخرى، فإن النظام البرلمانى يبدو له خطيراً فى السياق المتعدد الأعراق ملامبراطورية العثمانية حيث تجازف الجمعية (النيابية) بأن تكون بؤرة لارتفاع صوت الخلافات والتباينات والنزعات الاستقلال لدى القوميات وعلى مواجهة تدخلات أوروبا. قادرة على التصدى لنزعات الاستقلال لدى القوميات وعلى مواجهة تدخلات أوروبا. وبينما رأى مدحت باشا فى توفير الحرية الوسيلة المناسبة لتأمين حماية وتطور الامبراطورية، فإن عبدالحميد يعطى الأولوية لوحدة الدولة العثمانية وتكاملها. وهو يستلهم تراث عهد جده محمود الثانى، الذى تميز بالمركزة وبالاصلاحية السلطوية.

على ان الدولة الحميدية تبدو جد مختلفة عن الدولة العثمانية في اوائل القرن. وذلك، أولاً، بسبب شخصية السلطان الجديد. فهو، إذ ولد في عام ١٨٤٢، بعد بضع سنوات من ارتقاء ابيه عبدالمجيد العرش، تجرى تربيته في القصر، شأنه في ذلك شأن امثاله من الامراء، لكنه سرعان ما يكتسب قدراً من الاستقلال، خاصة وأنه يملك قدراً مناسباً من الفرص لأن يحكم الامبراطورية يوماً ما. فهو يتردد في العاصمة على أوساط جد متباينة، ويتصل بالاجانب، ويتعلم شيئاً من الفرنسية. على ان تعليمه سوف يظل مشتتا وغير كامل. وقد وصف بأنه شاب متردد، خائف، تستولى عليه مخاوف غير مبررة. وعندما يصبح سلطاناً، فإنه يراكم ثروة ملحوظة، يترك ادارتها لأرمني من اهل الثقة، هو هاجوب زافيري بك، وهو صراف من جالاتا، وبسبب انعدام ثقته في البنوك العثمانية، يحرص على ايداعها في الخارج؛ وبعد موته، سوف يتطلب الأمر جهود شركتين العمل على تصفية ممتلكاته. على أنه يحيا في القصر حياة تتميز ببساطة واعتدال غير عاديين، جد ملائمين لأن يكفلاً له تعاطفات السكان الذين صدمهم بسهولة ترف رجال التنظيمات وأساليب حياتهم المستمدة من اساليب الحياة الغربية. ويفضل عبدالحميد الثاني الجاذبية شبه المستمدة من اساليب الحياة الغربية. ويفضل عبدالحميد الثاني الجاذبية شبه المستمدة من اساليب الحياة الغربية. ويفضل عبدالحميد الثاني الجاذبية شبه الميتمدة من اساليب الحياة الغربية. ويفضل عبدالحميد الثاني الجاذبية شبه الميتمدة من اساليب الحياة الغربية. ويفضل عبدالحميد الثاني الجاذبية شبه الميتمدة من اساليب الحياة المؤكري التي تميز قصر دياباباختشي.

وهذه الاجنحة تتميز علاوة على ذلك بأنها اكثر منعة. والواقع أن الخوف يبدو أحد السمات المميزة الشخصية السلطان. فهذا المولع الكبير بالروايات البوليسية، الذي يأمر بتلاوة ترجمتها عليه حتى وقت متأخر من الليل في القصر – سوف ينعم على كونان دويل بأحد اسمى نياشين الامبراطورية – ، يحيا في خوف من مؤامرة او من محاولة اغتيال. وسوف يتزايد هذا الهاجس حدة مع محاولات الاطاحة به أو حتى اغتياله والتي قام بها المعارضون من جماعة تركيا الفتاة أو من الأرمن. وفي السنوات الأخيرة لعهده، سوف يحيا عبدالحميد حبيساً في قصر يلدز، تحميه شبكة من الجواسيس، ويحيط به المتملقون والمداهنون، متزايد البعد عن مجريات الأمور الواقعية في امبراطوريته.

وقد خلف عبدالحميد، خاصة لدى الرأى العام الغربي، صورة جد سلبية. فهو يبدو بوصفه قاتل الحريات وذابح الأرمن، وباختصار، بوصفه مستبدأ وحشياً ودموياً، كما يشير الى ذلك نعت «السلطان الأحمر» الذي يوصف به عموماً. وقد غدت هذه الصورة الدعايةُ المكثفة التي انكبت عليها المعارضة في المنفى والتي كانت الاطاحة بالسلطان قد اصبحت بالنسبة لها أولى الأولويات. فإلى اى حد تتطابق هذه الصورة مع الواقع؟ لقد ظهر اتجاه منذ بضع سنوات الى السعى الى رد الاعتبار الى ذكرى عبدالحميد. إذ يؤكد المؤرخون على الاصلاحات التي جرت مواصلتها، وعلى التحديث الذي اضبطلع به السلطان بما يجعل منه مواصلاً، لا حافر قبر، للتنظيمات. وفي الأوساط التقليدية، يجرى التركيز على جهوده الرامية الى اضفاء حيوية جديدة على العالم الاسلامي تسمح له بالتصدي لشاريع الغرب، والواقع أن بوسعنا أن نرصد في عبدالحميد شخصيتين. فهناك المستبد، الذي لا يثق في أحد ويطمح الى التدخل في أبسط تفاصيل شنون الدولة، المستبد الذي يجتهد في خنق صوت المثقفين ويكبت بوحشية الطموحات القومية اسكان الامبراطورية؛ ثم هناك رجل عصره، المنفتح على المستجدات، المولم بالاوبرات الايطالية وبالعمارة الحديثة، الراغب في تطوير التعليم وتنظيم القضاء وتحسين شبكة المواصلات بفضل السكك الحديدية والتلغراف، خاصة بقدر ما يمكن لذلك ان يساعد على تعزيز الدولة.

وفي غضون بضع سنوات، ينجح السلطان في ان يركز بين يديه سلطة ضخمة من المرجح ان اياً من اسلافه لم يتمتع بمثلها قط. وهي سلطة تستند اولاً الي ضعف سلطة الباب العالى، اي سلطة منصب الصدر الاعظم، أو كما يجرى البدء احياناً بتسمية هذا الأخير، رئيس الوزراء. وقد رأينا أنه كانت هناك «رقصة قالس» حقيقية تغير الصدور العظام بسرعة خلال الأعوام الأولى للعهد. وإذا كان أيقاع التغييرات يتباطىء إثر ذلك، فإن السمة السائدة تظل مع ذلك متمثلة في انعدام استقرار المنصب. ففي سنوات عهده الثلاث والثلاثين، «يستخدم»

عبدالحميد سبع عشرة صدراً أعظم، ويغير الحكومة ستاً وعشرين مرة، بحسب هواه أو تلبية لرغبة هذه الدولة أو تلك من الدول العظمى إذ لكل منها محاسيبها. وهكذا يحيا الصدور العظام فى خوف دائم من فقدان الحظوة، إن لم يكن فى خوف من الموت، ومن المستحيل فى هذه الظروف انتهاج سياسة متواصلة. وذلك بقدر ما أنه لا يوجد مجلس الوزراء لأن الوزراء، الذين يعينهم السلطان، ليسوا مستولين إلا امامه. وهكذا فإن الصدور العظام، الذين جردوا من السلطة التى كانوا قد اكتسبوها خلال عصر التنظيمات، انما يصبحون مجرد منفذين المشيئة السلطانية. وينتهى «قرن الباب العالى»(٤): فالسلطان يملك ويحكم.

ومن هذا الحشد من الصدور العظام، ذوى الشخصيات الباهتة الى حد ما بشكل لا مفر منه، تبرز شخصيتا اثنين من كبار موظفى الدولة، سعيد باشا وكامل باشا. فسعيد باشا (١٩٨٨ – ١٩١٤)، الذى كان صدراً أعظم سبع مرات، يضطلع باصلاحات هامة تتعلق بتنظيم الشرطة وباستقلال القضاء وبتحديث البيروقراطية وبانشاء غرفة اسطنبول التجارية وبتوسيع الشبكة المدرسية الحديثة. أما كامل باشا (١٩٦٧ – ١٩١٣)، الذى ولد فى قبرص، والمؤيد لسياسة تقارب مع انجلترا، فهو يشجع الشركات الأجنبية وينشىء فى الامبراطورية طرق مواصلات النجلترا، فهو يشجع الشركات الأجنبية وينشىء فى الامبراطورية طرق مواصلات وصناعات حديثة. إلا أنه أياً كانت قيمتهما الشخصية، فإن اياً من هذين الرجلين لا يتوصل الى ان يكون له نفوذ حقيقى على السلطان. بل إن كلاً منهما كان عليه فى احدى لحظات مسيرته العملية ان يخشى على حياته: ففى عام ١٩٨٩، يلجأ سعيد باشا الى سفارة انجلترا فى اسطنبول، وفى عام ١٩٠٧، يضطر كامل باشا، الذى كان آنذاك والياً على ولاية آيدين، الى الإحتماء بالقنصل الانجليزى فى ابتشا، الذى كان آنذاك والياً على ولاية آيدين، الى الإحتماء بالقنصل الانجليزى فى أرمير.

وهكذا نشهد انزلاقاً للسلطة، بدأ بالفعل في بداية سبعينيات القرن التاسع عشر، من الباب العالى في اتجاه القصر السلطاني. ومنذ ذلك الحين، فإن سياسة

الدولة تتقرر في يلدز. ويحيط السلطان نفسه بعدد كبير من المستشارين، جد المتباينين من حيث اصولهم ووظائفهم، كتحسين باشا، السكرتير الخاص، وقره تودوري باشا، الذي يهتم بالسياسة الخارجية، وأحمد جلال الدين وفهيم باشا، الذين يقودان الشرطة، الخ. وهم يشكلون ما يسميه خصوم السلطان بـ «زمرة» أو «بطانة» يلدز. وعلاوة على المستشارين، هناك «ضيوف» القصر الدائمون، الاعيان أو الوجهاء الدينيون القادمون من ولايات عربية أو من وسط آسيا أو من الهند، والذين من المفترض انهم يكفلون ارتباط رعاياهم بالخليفة. كما تتعين الاشارة الى حالة بعض افراد اسرة شريف مكة، الذين يجرى الاحتفاظ بهم من الناحية العملية كرهائن لدى القصر، بشكل يهدف الى إنهاء نزعات استقلال الأماكن المقدسة. وبوجه عام، فإن اياً من افراد حاشية السلطان لا يتوصل فعلاً الى ان يكون محل الحظوة، ولا حتى ابو الهدى الشهير، الشيخ الرفاعي المنحدر من سوريا، والذي وصف، ليس دون مبالغة، بأنه «الراسبوتين العثماني».

وخارج دائرة القصر، يمارس عبدالحميد سلطته على البلاد بواسطة بيروةراطية تنمو بسرعة، فتطور جهاز الدولة والمدن والخدمات البلدية يؤدى الى تزايد عدد الموظفين بسرعة بالغة، ليصل الى ١٠٠٠٠ عند نهاية القرن. ويجرى ضبط تنظيم الوظائف العامة، يعطى منذ ذلك الحين لموظفى الدولة وضعية حديثة. ويتم اعداد كبار الموظفين في مدرسة الادارة (الملكية) التي انشئت في عصر التنظيمات، وكذلك في المنشئات المتخصصة الجديدة كمدرسة الحقوق ومدرسة الشئون المالية. ويبدأ تجنيد الموظفين، عادة، من زاوية الجدارة وفق نظام مسابقات وامتحانات. لكن الكثير من المارسات السابقة يبقى، في الواقع، كالتدريب في المكاتب والمحسوبيات والوساطة والرشاوي. وإذا كانت الدولة العثمانية تجزل العطاء لكبار موظفيها (راتب الصدر الأعظم اعلى خمساً وعشرين مرة من راتب العطاء لكبار موظفيها (راتب الصدر الأعظم اعلى خمساً وعشرين مرة من راتب سكرتير وزارة)، فإنها تعامل جمهور صغار الموظفين والمستخدمين معاملة جد

سيئة، وهو ما يسهم في الابقاء على الفساد، والسلطان نفسه يضرب المثل، فهو لا يتردد في شراء الذمم اذا ما دعت الحاجة الى ذلك.

ولما كان توسع جهاز الدولة يستتبع مراقبة متزايدة للاشخاص وللأذهان، فإن الدولة الحميدية تصبح دولة بوليسية. ففي عام ١٨٨٠ يتم انشاء وزارة الشرطة، وفق النموذج الفرنسي، يضع عبدالحميد على رأسها رجالاً من أهل الثقة. لكن الشيء الأكثر اهمية هو انه يجرى انشاء شبكة تجسس، ربما بالهام من المانيا، موازية للوزارة وتدار من القصر. وينهمك البوليس السياسي في جهد مكثف يهدف الى الرقابة وجمع المعلومات لا يسلم منه أحد، بدءاً من الصدر الأعظم حتى اصغر موظف، مروراً بالسفراء العثمانيين في الخارج وافراد جماعة تركيا الفتاة المعارضين. ويجرى التشجيع بشكل واسع على الوشاية. وذلك بصرف النظر عما يمكن ان يرتجله چورنالنچي، اي كاتب تقارير (چورنال)، وشاية بجيرانه وزملائه ومعارفه، وغداة ثورة جماعة تركيا الفتاة، سوف نجد السجون غاصة بضحاياهذه ومعارفه، وغداة ثورة جماعة تركيا الفتاة، سوف نجد السجون غاصة بضحاياهذه التقارير. كما تجرى مراقبة التنقلات. فالامبراطورية العثمانية هي اول بلد، مع روسيا، ينشيء نظام جوازات السفر، وذلك في عصر تتطور فيه وسائل المواصلات بسرعة.

أمًّا استخدام الرقابة على المطبوعات، والذي يرجع الى زمن عبدالعزيز، فهو يتعزز بشكل ملحوظ في ظل عبدالحميد، إذ يجرى الحاق لجان رقابة بوزارة التعليم وبوزارة الشئون الخارجية لمراقبة المطبوعات المحلية والمطبوعات القادمة من الخارج. ويخضع انشاء دور النشر وانشاء الصحف لتصريح مسبق. ويحظر استخدام مصطلحات أو اسماء اعلام معينة، حتى وإن كان يبدو انه لم تكن هناك قط «قائمة سوداء»، خلافاً للزعم السائد. ومن بين الكلمات المحظورة، يمكننا الاشارة الى كلمات «الحرية»، «الدستور»، «الثورة»، «الفوضى»، «الاضراب»، «الوطن»، الخ. وتمنع الاشارة الى مراد الخامس أو احداث كريت أو احداث

مقدونيا. وتوقف مجلة «ثروة – اى فنون» (ثروة الفنون) الشهيرة لمدة عدة اسابيع بسبب مقال اشار الى «نظام ۱۷۸۹». وتمتد الرقابة، أو ربما الرقابة الذاتية، الى علم القواميس. فالتعريف الذى يقدمه قاموس عثمانى ظهر فى عام ۱۹۰۵ لكلمة "Tyran" (مستبد) هو: «طائر امريكى». وخلافاً لوقع التلهى الذى تستثيره هذه الرقابة لدى الرأى العام الأوروبي والعار الذى تلطخ به النظام، فإنها قليلة ألفعالية. وبوجه خاص، فإن الكلمات والمفاهيم التى تعتبر هدامة من وجهة نظر السلطة تتغلغل بسهولة، عن طريق الخدمات البريدية الأجنبية، على الأقل بين الصفوات المدينية.

وفى ذات الوقت الذى يجتهد فيه عبدالحميد فى السيطرة على الأذهان، فإنه يضطلع باصلاحات هامة فى المجال القضائي، وفى المواصلات وفى التعليم، وهى اصلاحات تشكل امتداداً للجهود التى بدأها رجال التنظيمات. وهكذا، ففى مجال التعليم، كان قانون ١٨٦٩ قد ارسى اسس نظام تعليم عام، لكن هذا القانون لا التعليم، كان قانون ١٨٦٩ قد ارسى اسس نظام تعليم عام، لكن هذا القانون لا يطبق بشكل فعلى إلا فى ظل عبدالحميد. وإمام تزايد المدارس الحرة الأجنبية أو غير الاسلامية، يتعين على الدولة تأكيد حضورها وتلبية الطلب المتزايد على التعليم من جانب الادارة والشركات الأجنبية والطبقات المتوسطة. وبعد عام ١٨٧٨، تغطى ولايات الامبراطورية شبكة من المدارس الابتدائية والمتوسطة والثانوية، كانت حتى مسلمين صالحين ورعايا عثمانيين مخلصين. ويجرى انشاء مدارس كبرى ومعاهد مسلمين صالحين ورعايا عثمانيين مخلصين. ويجرى انشاء مدارس كبرى ومعاهد الجميلة ومدرسة التجارة. وتتويجاً لكل ذلك، يجرى تزويد اسطنبول فى عام ١٩٠٠ الجمعة يراد من ورائها احتواء الطلاب، بحيث لا تصيبهم بعد عدوى الافكار بجامعة يراد من ورائها احتواء الطلاب، بحيث لا تصيبهم بعد عدوى الافكار الليبرالية فى أورويا.

والواقع ان توسع سلطات الدولة وتزايد عدد الموظفين وتحديث القضاء وتطور التعليم العام كانت بالقدر نفسه اعباء على ميزانية الامبراطورية، وعلى الرغم من

تجربة افلاس عام ١٨٧٥ الأليمة، فإن الدولة الحميدية تضطر الى اللجوء الى قروض خارجية جديدة، خاصة بعد عام ١٩٠٠. وتؤدى مركزة وتحديث الدولة بشكل حتمى الى زيادة تبعيتها.

### الفكرة الكبرس للعهد

تتمثل احدى ابرز السمات التى تميز الدولة الحميدية عن دولة عهد التنظيمات فى المكانة الجديدة التى يبدو ان الدين الاسلامى يحتلها فيها، فالواقع انه ينشأ فى عدد معين من المجالات نوع من «العودة الى الدين»: إذ يجرى بناء المزيد من المساجد، واعطاء مكانة اوسع للاسلام فى البرامج المدرسية، وفى المدرسة، وفى المقصر يلتف حول السلطان حشد من الوجهاء الدينيين، من السادة والخوجات والملات، الخ.

وعبدالحميد نفسه يضرب المثل: فهو إذ ينتمى الى طريقة القادرية، يحيا حياة تتميز بالورع والتقوى، شديدة المراعاة لواجبات المؤمن. وليس فى سلوكه ما يمكن أن يجر عليه نعت الكافر المشين الذى كان يطلق احياناً على اسلافه. وعلاوة على ذلك، فإنه يستند على الأصرة الدينية لكى ينسج علاقات مع الشعوب أو الدول الاسلامية الأخرى. ويجرى ارسال رسل عثمانيين الى الجزائر ومصر والهند والى مسلمى الصين. كما يجرى منح اعانات للصحف الاسلامية لدعم جهدها الدعائى المؤيد الخلافة. وتنشر صورة الخليفة على نطاق واسع ويذكر اسمه احياناً فى صلاة الجمعة فى المسجد على سبيل اعلان الولاء. وهذا هو الجانب الذى يسمى عادة به «نزعة الجامعة الاسلامية» الميزة لسياسة السلطان – وهى جامعة اسلامية كثيراً ما اثارت ذعر القنصليات الغربية، التى دخل فى روعها انه يجرى الاعداد فى اسطنبول لثورة من جانب مسلمى العالم كله سوف تؤدى الى زعزعة استقرار النظام الاستعمارى. وبصرف النظر عن هذا الضوف، فمن الواضح ان

المناخ قد تغير مع عبدالحميد. فالاسلام يبدو اكثر ثقلاً في شئون الدولة. ويبقى تقييم أسباب وابعاد الظاهرة.

بادىء ذى بدء، هناك دون شك التهديد الذى اصاب سياسة التنظيمات. إن فكرة انشاء أمة عثمانية عن طريق منح الجميع، المسلمين وغير المسلمين، المساواة، فكرة جعل جميع رعايا الامبراطورية مواطنين على حد سواء فى دولة واحدة، باختصار فكرة «العثمانية» قد منيت بالفشل؛ فهى لم تنجح فى وقف تفكك الامبراطورية. ومن الضرورى العثور على مبدأ آخر التضامن، وسوف يكون الاسلام هو هذا المبدأ. وهو اسلام سوف يساعد أيضاً على اعادة الأمل الى السكان الذين تذكر الشهادات انهم كانوا عرضة لبلبلة جسيمة غداة ١٨٧٨ وعلى تعبئتهم. والتأكيد على الاسلام، يعنى ايضاً استخلاص النتائج اللازمة من التوازن الديموجرافى الجديد الذى يجعل الامبراطورية دولة ثلاثة ارباع سكانها من المسلمين. وباختصار، فإنه الاسلام بوصفه ايديولوچية اتحاد وتعبئة الغالبية المعلمين، وباختصار، فإنه الاسلام بوصفه ايديولوچية اتحاد وتعبئة الغالبية العظمى من العثمانيين.

وأحد العناصر الرئيسية لهذه السياسة هو استخدام فكرة الخلافة، الفكرة الرئيسية لجامعة عبدالحميد الاسلامية. فالسلطان يرى أنه من حيث كونه خليفة فإنه يحوز سلطة روحية على جميع المسلمين وليس فقط على مسلمى الامبراطورية العثمانية. وهذا المفهوم يجعل من الخلافة مؤسسة قريبة من البابوية – وهو ما لا يتمشى البتة مع التراث – ، ويجعل من يلدن، بشكل ما، قاتيكاناً للاسلام، وفي سعيه الى حفز ولاء المسلمين تجاه هذه المؤسسة، يستخدم السلطان طرقاً معينة، كالطريقة الرفاعية أو الطريقة القادرية. وتروج الصحافة العثمانية لجميع الجهود المبذولة التأكد من ولاء اكثر مسلمي الامبراطورية بعداً. ولعل ذلك هو الشيء الهام المناقد عن السائلة ليست مسألة توحيد لمسلمي العالم كله حول الخلافة – وهو هدف يدرك السلطان جيداً انه يتجاوز كثيراً الامكانات التي يتمتع بها – ، بل

هى مسألة تعبئة السكان المسلمين في داخل الامبراطورية حول فكرة الخلافة. انها، يشكل ما ، جامعة اسلامية للاستخدام الداخلي،

لكن سياسة الخلافة هذه لا تستجيب فقط للرغبة فى العثور على بديل للنزعة العثمانية. فهى تهدف ايضاً الى التصدى لخطر يمكن ان يكون مريعاً بالنسبة للامبراطورية؛ فقيروس النزعة القومية ينذر بأن يجتاح ايضاً السكان المسلمين غير الاتراك، الألبان والأكراد والعرب. ويبدو أن السلطان قد رصد هذا الخطر بسرعة بالغة. وهكذا فإننا نراه منذ عام ١٨٨٠ يحل عصبة بريزرين التى كانت تعبر عن الاتجاهات الاستقلالية فى البانيا ويشدد على الأصرة الاسلامية التى تجمع بين الألبان والاتراك. وعند الاكراد، يمارس عبدالحميد سياسة تحالف مع بعض كبرى عائلات الاعيان الدينيين لدعم سلطة الدولة، وتبدو هذه السياسة فعالة لأنه ان يحدث تمرد كردى واسع ضد الدولة بعد عام ١٨٨٠.

على أن السلطان يخشى بالدرجة الأولى من انبثاق اتجاهات انفصالية في الولايات العربية للامبراطورية. ويبدو أنه قد اشتبه بسرعة في ان انجلترا تريداللعب بالورقة العربية ضد السلطة العثمانية. والحال انه منذ اواخر عام ١٨٧٦ تبدأ في الصحف العربية الصادرة في لندن حملة حقيقية مؤيدة لانشاء خلافة عربية. والفكرة التي يجرى الدفاع عنها هي أن العثمانيين قد اغتصبوا الخلافة وأنه يجب ردها الى العرب الذين تعود اليهم قانوناً. وهذه الافكار، التي يدافع عنها في البداية لبنانيون مسيحيون بشكل خاص، سرعان ما يتبناها على المكشوف ويلفريد سكافين بلنت، الشاعر والعميل البريطاني، في كتاب ظهر في عام ١٨٨١ تحت عنوان: «مستقبل الاسلام».

وبشكل محدد، ففى اللحظة التى يبدأ فيها صوغ هذه الأفكار فى اوروبا، يجتاح غليان معين الولايات العربية للامبراطورية. ففى ١٨٨٠ - ١٨٨٠، تظهر منشورات وبيانات هجائية فى بيروت وحلب ودمشق وبغداد تدعو السكان العرب الى التخلص من الوصاية العثمانية. ويذكر المراقبون ان مناخاً معادياً للاتراك آخذ

في التطور، ويرى عبدالحميد في ذلك يد انجلترا. والحال ان فكرة الخلافة العربية، او حتى فكرة دولة عربية، والتي تقتصر في البداية على جماعة صغيرة من اللبنانيين المسيحيين، سوف تشق طريقها شيئاً فشيئاً. ففي عام ١٨٠٧، يظهر في القاهرة كتاب «أم القرى» للسورى عبدالرحمن الكواكبي، وهو عمل يقترح فيه الكاتب خطة لاحياء الاسلام استناداً الي خلافة عربية ذات سلطة روحية فقط يكون مركزها مكة («أم القرى»). وبعد ذلك ببضع سنوات، سوف يعرض نجيب عازورى فكرة نزعة قومية عربية في كتاب صادر بالفرنسية تحت عنوان : «بعث الأمة العربية في آسيا التركية».

والحال أنه قياساً الى هذا الخطر، المنتشر بالفعل، والذي يتمثل في وجود نزعة انفصالية في الولايات العربية، يجب، بالدرجة الأولى، الحكم على «نزعة الجامعة الاسلامية» لدى عبدالحميد. فهي أحد عناصر سياسة يمكن وصفها بأنها سياسة «عربية»، وتسعى الى ربط الولايات العربية بالدولة العثمانية بشكل اكثر رسوخاً. والدين وسيلة بين وسائل اخرى للوصول الى هذه الغاية. ورداً على فكرة الخلافة العربية، يشجع السلطان نشر مؤلفات دعائية بالعربية، تدافع عن شرعية الخلافة العثمانية.

فما هى الجوانب الأخرى لسياسة عبدالحميد العربية؟ ان الولايات العربية تتمتع بادى، ذى بدء بالأولوية على المستويين السياسى والاقتصادى. وهى تصبح، فى هيراركية ولايات الامبراطورية، الولايات التى تجيى، فى المقدمة، اى الولايات التى يجرى ارسال الرجال الأقدر اليها، كولاة. وهى تحصل على جزء بالغ الأهمية من الاستثمارات والأرصدة العامة. وهكذا، فبين عامى ١٨٨٨ و ١٩٠٨، سوف يجرى مد ٢٣٥٠ كيلو متراً من السكك الحديدية فى سوريا وفى الحجاز، فى مقابل بحرى مد متراً فى الاناضول بين التاريخين نفسيهما، اى بنسبة ٤٧٪ فى مقابل ١٨٥٠ كيلو متراً فى الاناضول بين التاريخين نفسيهما، اى بنسبة ٤٧٪ فى مقابل ١٨٥٠ من مجموع السكك الحديدية التى يجرى مدها فى ظل عبدالحميد. والحال ان

مدينة كدمشق تجهز بالاضاءة وبالترام الكهربائى فى عام ١٩٠٦، قبل اسطنبول. وتضطلع الدولة بجهد ضخم فى مجال التعليم: ففى بيروت أو فى دمشق، يتقدم التسجيل فى المدارس العامة بأسرع مما فى أى مكان آخر.

كما تتالف هذه السياسة من منح العرب مكانة اوسع فى حياة الدولة. فعلاوة على مجموعة الوجهاء الدينيين المحيطين بالسلطان فى يلدز، نجد عدداً من العرب فى مناصب وزارية (كالمارونى اللبنانى سليم ملحم باشا)، أو على رأس مكاتب من مكاتب القصر (كعرب عزت باشا، السكرتير الثانى للقصر). وفى الجيش ايضاً، يتم تكثيف تجنيد ضباط عرب: فى عام ١٨٨٨ لا يقل عددهم عن ٣٢٠٠. وفى الساحة، فى الولايات، يعتمد عبدالحميد على بعض كبرى عائلات الاعيان الدمشقيين أو الحلبيين، أو على زعماء العشائر. كما يجرى انشاء مدرسة للعشائر فى اسطنبول فى عام ١٨٩٧ لتعليم ابناء الزعماء وتربيتهم فى روح الولاء للدولة العثمانية.

ومن المؤكد ان احد الجوانب الأكثر اثارة لهذه السياسة العربية هو انشاء سكة حديد الحجاز لربط المدينتين المقدستين في شبه الجزيرة العربية بدمشق. وكان الهدف المعلن لهذا المشروع هو تسهيل الحج الى مكة. اما في الواقع، فقد كان السلطان يتطلع الى اهداف اخرى: توفير السرعة لنقل القوات الى اطراف شبه الجزيرة العربية الموارة بالحركة في أغلب الأحيان واحكام السيطرة على المدينتين المقدستين لتجنب تحولهما الى بؤرة لدولة عربية يمكن لحاكمها ان يتخذ انفسه لقب الخليفة. والحال ان المشروع الذي بنى بفضل اسهامات مسلمي العالم كله ونفذ على ايدى مهندسين وفنيين اتراك اساساً، انما يعتبر، على المستوى الفني، مشروعاً ناجحاً، ويصل الطريق، الذي نفذ في زمن قياسي، الى المدينة عند نشوب ثورة تركيا الفتاة، وذلك بالرغم من مقاومة البدو الذين اعتبروا السكة الحديدية منافساً غادراً لانشطة قوافلهم. وتستثير سكة حديد الحجاز فورة تضامن

ضخمة فى العالم الاسلامى وتتميز بأثر تعبوى لا جدال فيه على الجماهير الاسلامية فى الامبراطورية، كما انها تتميز بقيمة رمزية: اظهار ما يمكن للمسلمين عمله فى مجال تقنى دون اعتماد على عون الأوروبيين.

وهكذا فإن جامعة عبدالحميد الاسلامية تتألف بوجه خاص من تعبئة مسلمي الامبراطورية حول فكرة الخلافة وتوثيق الروابط مع الولايات العربية. وفيما عدا ذلك، فإن الدين الاسلامي، حتى وإن كان يحتل من الناحية الظاهرية مكانة اوسع يكثير، لا يستعيد المكانة التي كانت له قبل التنظيمات. على العكس، إن الاتجاهات الى العلمنة في عصر الاصلاحات تجد تعزيزاً لها، وذلك على سبيل المثال في المجال القضائي في عام ١٨٧٩. وإن يستعيد العلماء سلطتهم التقليدية وسوف يتم الاشراف عليهم عن كثب من جانب السلطة المدنية. وسوف يكون شيوخ الاسلام الذين يعينهم عبدالحميد اشخاصاً من الدرجة الثانية يمكن للسلطان تهميشهم بسهولة. وفيما عدا استثناءات قليلة، سوف يجرى ترك الأخويات الاسلامية (الطرق) لحالة التدهور التي تغرق فيها، شأنها في ذلك شأن المدارس الاسلامية التي ان يتم الاضطلاع باصلاحها إلا في ظل حكم جماعة تركيا الفتاة. ثم إن السلطان لا يثق في طلاب المدارس الاسلامية، الصفطة، المثيرين للقلاقل في اغلب الأحيان. ويتمثل مؤشر آخر على مكانة الاسلام في عصر عبدالحميد في الكتب الدينية. اذ يجرى نشر الكثير منها، لكنها تعتبر أقل بالقياس الى المؤلفات التي تتناول الأمور غير الدينية. فقد كانت تمثل نسبة ٣٦٪ من الكتب الصادرة في عهد عبدالمجيد، ونسبة ٢٢٪ من الكتب الصادرة في عهد عبدالعزيز، بينما لا تمثل غير نسية ١٤٪ من الكتب الصادرة في عهد عبدالحميد. وكل هذه العناصر تجر الي التهوين من شأن «العودة الى الدين» التي اسلفنا الاشارة اليها. فالواقع ان الاسلام كان بعيداً عن العودة في الدولة ولم تكن المسألة بالمرة مسألة عودة الى حكم ثيوقراطي كما زعم خصوم السلطان.

على ان المسألة ليست ايضاً مسألة اصلاح الاسلام. فالحركة الكبرى الاصلاح الاسلامي، والتي كانت تهدف في أن واحد الى العودة الى اسلام اصلى اكثر نقاءً والى محاولة تكييفه مع العالم الحديث، كانت نشيطة بشكل خاص في اواخر القرن التاسع عشر بين مسلمي الهند وفي مصر. على ان المصلح الكبير للاسلام، جمال الدين الافغاني، كان ايضاً ضيفاً على السلطان اعتباراً من عام ١٨٩٧؛ ولكن ليس بوصفه حامل رسالة تجديد مثلما كان خلال اقامته الأولى في اسطنبول في عام ١٨٩٧، وإنما بوصفه مؤلف كتاب «الرد على الدهريين» الذي صدر في الهند في عام ١٨٨٧، وإنما بوصفه مؤلف كتاب «الرد على الدهريين» الذي والأخلاق. وتؤدى الرقابة العثمانية الى دفع كل اولئك الذين، في اسطنبول أو في الولايات العربية، يفكرون في تحديث الاسلام، الى الهرب الى مصر. ويترتب على الولايات العربية، يفكرون في تحديث الاسلام، الى الهرب الى مصر. ويترتب على الاصلاحي، تأخذ منذ ذلك الحين مكان اسطنبول كعاصمة دينية للعالم الاسلامي. وهي نتيجة تشكل على أقل تقدير مفارقة من مفارقات سياسة عبدالحميد الكبرى الداعية الى الوحدة الاسلامية!

#### هيهنة الغرب

فى العصر الذى يضطلع فيه عبدالحميد برص صفوف مسلمى الامبراطورية حول فكرة الخلافة، يشدد الغرب ضغطه على الدولة العثمانية. والواقع ان وصول عبدالحميد الى السلطة يتزامن مع بدايات الحركة المعممة للامبريالية التى سوف تؤدى نحو اواخر القرن التاسع عشر الى «تقسيم العالم». فأزمة عام ١٨٧٧، والآثار الأولى للكساد الاقتصادى العظيم والعودة الى الحمائية تدفع الدول العظمى، في سياق تنافسات دولية ضارية، الى تسابق على المواد الأولية وعلى منافذ للمنتجات المصنعة ولرؤوس الأموال، وتعتبر الامبراطورية العثمانية من اول ضحايا النزعة التوسعية الأوروبية. إلا أنه خلال السنوات الثلاثين التى تفصل

الهيمنة الانجليزية على مصر عن الاحتلال الايطالي لليبيا (١٩١١)، سوف تكون الأراضي العثمانية شبه متحررة من الفتوحات الاستعمارية. لكن ذلك لا يحول دون استفادة الدول الغربية من المزايا التي تمنحها لها الامتيازات والمزايا التي تمنحها لها المعاهدات التجارية مع الباب (العالي)، لتنمية مصالحها المالية والاقتصادية والثقافية في الامبراطورية.

وعلى المستوى المالى، منذ افلاس عام ١٨٧٥، ومسألة تسوية الديون العثمانية تنتظر حلاً. ومع تراجع الجيوش العثمانية امام الروس، كان حملة السندات العثمانية جد منزعجين أمام خطر انهيار الامبراطورية. وبعد معاهدة برلين، سوف تدخل الحكومة العثمانية في اتصال مباشر مع ممثلي الدائنين الأوروبيين للتفاوض على الشروط الجديدة للدين. وسوف تؤدى هذه المفاوضات في نوقمبر ١٨٨١ الى اصدار «مرسوم محرم». وينص المرسوم أولاً على تخفيض وتثبيت للدين العثماني، الذي سينتقل حجمه من ٢٢٠ إلى ١٦٦ مليوناً من الجنيهات التركية. واخدمة هذا الدين ترصد الحكومة عدداً معيناً من دخولها، كدخول احتكار الملح والضريبة على الكحوليات ورسوم الدمغة وضريبةالعشر على الحرير والضرائب المفروضة على الكحوليات ورسوم الدمغة وضريبةالعشر على الدرير والضرائب المفروضة على مالى، خاضع للقانون العثماني، لكنه متميز بالكامل عن وزارة الشئون المالية العثمانية، هو ادارة الدين العام. ويدار الدين العام عن طريق مجلس مكون من سبعة اعضاء حملة يمثلون حملة السندت العثمانية (انجليزي، فرنسي، ايطالي، نمساوي، الماني، عثماني، علاوة على ممثل لصيارفة جالاتا) ويرأسه بالتناوب نمساوي، الماني، عثماني، علاوة على ممثل لصيارفة جالاتا) ويرأسه بالتناوب المندوب المربوب الفرنسي.

ومع انشاء الدين العام، تتجنب الدولة العثمانية المصير الذي عرفته تونس أو مصر، اللتان وقعتا تحت سيطرة اوروبا السياسية بسبب الافلاس، ومن جهة اخرى، فإن حسن سير عمل النظام الذي اقيم يسمح للدولة العثمانية بأن تستعيد

شيئاً فشيئاً اعتبارها لدى الدول الأوروبية العظمى وبأن تتمكن من التفاوض بعد عام ١٨٨١ على قروض جديدة فى شروط مناسبة، فالواقع ان القروض العثمانية المتعاقد عليها بين عامى ١٨٨١ و ١٩٠٨ سوف تتميز بمعدل اصدار اعلى بكثير من معدل اصدار القروض الأولى (من ٨٠ إلى ٩٠٪ بدلاً من ٨٥٪ فى المتوسط بالنسبة للفترة الممتدة من عام ١٩٨٤ إلى عام ١٨٨١) وبمعدل فائدة اقل ارتفاعاً (من ٣ إلى ٤٪ فى مقابل ٥ إلى ٢٪). كما يلعب الدين العام فى حالات معينة دوراً اقتصادياً ايجابياً، وهكذا، ففى مجال تربية دود القز، والذى كان قد تعرض الخراب بسبب منافسة الشرق الأقصى والامراض، سوف تسمح التدابير الملائمة المتخذة من جانب الجهاز الدولى بالاسراع فى اعادة تكوين هذا النشاط المربح.

إلاً انه فيما عدا ذلك، لابد من الاعتراف بأن انشاء الدين العام قد مثل خسارة جسيمة للسيادة بالنسبة اللولة العثمانية. وذلك بقدر ما أنه، مع مر الأعوام، يميل الى التصرف على نحو متزايد بوصفه دولة داخل اللولة. ففى اواخر عهد عبدالحميد، نجد أنه يمتلك ٧٠٠ فرعاً لجباية الضرائب فى الولايات ويستخدم مده شخصاً – اكثر من عدد الاشخاص الذين تستخدمهم وزارة الشئون المالية – ويتحكم فى نسبة ٣٠٪ من ايرادات الدولة. والواقع ان المثلين فى مجلس الدين، المختارين بعناية من جانب حكوماتهم، كانوا من الناحية الفعلية سفراء مسئولين عن مصالح مهمة. ومع البنك العثماني (ذى الرساميل الفرنسية اساساً) والدويتش بنك (المنغرس فى الامبراطورية العثمانية اعتباراً من عام ١٨٨٨)، فإن الدين العام يتراجد فى قلب جهاز السيطرة على المالية والاقتصاد العثمانيين. ولما كان يسهر على ضمان وتوظيف بعض القروض العثمانية فى اوروبا، فإنه يلعب علاوة على ذلك دور محطة للاستثمارات الصناعية. والى جانب الدين العام، جرى فى عام ١٨٨٨ انشراء ادارة للتبغ، برساميل فرنسية اساساً، وذلك لادارة ايرادات التبغ. والحال أن هذا المشروع مشروع ضخم، هو الآخر، لأنه يستخدم فى عام ١٩٠٠ قرابة أن هذا المشوص، يشكل جزء منهم نوعاً من جيش خاص مكلف بقمع تهريب التبغ.

وعلى رأس هاتين الشركتين، اللتين تستخدمان يداً عاملة غالبيتها من المسلمين، كانت جميع الكوادر القيادية اجنبية. ومن المفهوم، في هذه الظروف، ان الدين العام وادارة التبغ، رمزى الرأسمالية الأوروبية في تركيا، قد انتهتا بأن تركزا عليهما العداوة لأوروبيا.

وخلافاً لهذا الجانب المؤسسى، فإن عصر عبدالحميد لا يبدى تميزاً خاصاً فيما يتعلق بقروض الدولة. فبسبب عجز الموازنة والنفقات العسكرية، تواصل الدولة الحميدية الاقتراض، لكن القروض، بوجه عام، تعتبر اقل أهمية مما في عصر عبدالعزيز ويبدو ان استخدامها كان افضل. وفي المقابل، فيما يتعلق بالاستثمارات، فإن عهد عبدالحميد يمثل اللحظة التي تبدأ فيها الرساميل الأجنبية في التدفق على الامبراطورية. ويتضح ذلك من حالة الرساميل الفرنسية التي تجيىء على رأس الاستثمارات الأجنبية: ففي عام ١٨٨٨، كان حجم الرساميل الفرنسية ٥٨ مليون فرنك؛ وهو يرتقع الي ٢٩٢ مليون فرنك في عام ١٨٩٥ والي الفرنسية ٥٨ مليون فرنك في عام ١٩٠٩، اي انه يتضاعف ست مرات في غضون ثلاثين سنة. وإذا ما اخذنا الآن في اعتبارنا مجموع الرساميل الاجنبية المستثمرة في الامبراطورية قبل عام ١٩٩٤، فسوف نجد أن نسبة ٤٠٪ منها قد استثمرت بين عامي ١٨٨٨ و يمكن الحديث عن تدفق حقيقي للرساميل الأجنبية في تلك الأعوام يتطابق مع فترة بناء متسارع للسكك الحديدية في الامبراطورية.

والواقع ان بناء السكك الحديدية كان المجال المفضل للاستثمارات الأجنبية، اذ يصل الى حد الاستئثار بنائي الرساميل المستثمرة في الامبراطورية العثمانية قبل الحرب العالمية الأولى. ويتم اجتذاب المستثمرين الاجانب عن طريق الضمانة الكيلومترية التي تقدمها الحكومة العثمانية، والتي تكفل لهم حداً ادنى من الايراد. ويهذه الطريقة يتم مد الخطوط التي جرى البدء بها بالفعل قبل عام ١٨٧٦ في غربي الاناضول. ويتم اداء الأعمال بهمة و، منذ عام ١٨٩٢، تصل السكة الحديدية

الى انقرة؛ ويعد ذلك ببضع سنوات، يستكمل الخط بوصلة الى قونية عن طريق السكيشهير. وفي الولايات العربية، تتقدم السكك الحديدية بسرعة بالغة ايضاً. والخلاصة انه كان هناك ١٨٠٠ كيلو مترا من السكك الحديدية في عام ١٨٧٨، وهي تصل في عام ١٩٠٨ إلى ٥٨٠٠ كيلو متراً. وعلاوة على السكك الحديدية، يتجه رأس المال الأجنبي الى تجهيز الموانىء والأرصفة كما يتجه الى انشاء الفنارات.

والواقع اننا اذا ما تأملنا توزيع هذه الاستثمارات الأجنبية بحسب القطاعات فسوف نجد انها تعطى افضلية كاملة للبنى الأساسية للمواصلات أو للقطاع المرتبط بالتجارة. فاجمالى المبالغ المستثمرة فى السكك الحديدية والموانىء والأرصفة يمثل نسبة ٧٣٪ من اجمالى الاستثمارات. وإذا ما أضفنا الى ذلك شركات التأمين والبنوك، فإنه يصل الى نسبة ٨٨٪. وبعبارة اخرى، فإن نسبة تقل عن ١٠٪ هى التى تستثمر فى القطاع الانتاجى، الصناعة أو المناجم، وإذا فمن الواضح أن الاستثمارات الاجنبية نادراً ما تسهم فى التطور الصناعى للامبراطورية العثمانية، بل انها، على العكس من ذلك، إذ تسهل صادرات المنتجات المصنعة الزراعية، تزيد من تفاقم وضعها كمورد للمواد الأولية وكسوق للمنتجات المصنعة الأوروبية.

وإذا ما تأملنا توزيع الاستثمارات بحسب البلدان المستثمرة، فسوف نجد أن الواقع المثير، المحسوس منذ الأعوام الأخيرة للقرن، هو ضعف مكانة بريطانيا العظمى. ففى عام ١٨٨٨، كانت نسبة ٢.٥٪ من الرساميل الأجنبية بريطانية؛ وفى عام ١٩١٤، تهبط هذه النسبة إلى ٣.٥٠٪. وفى المدة نفسها، ترتفع حصة الاستثمارات الفرنسية من ٧.١٧ إلى ٤.٠٠٪ وترتفع حصة الاستثمارات الألمانية من ٧٠١٪. وإذا ما اضفنا إلى ذلك أننا نرصد أيضاً تراجعاً كاملاً للندن بين الدول الدائنة للامبراطورية العثمانية، فمن الصعب ألاً نستنتج عدم

ارتياح معين من جانب الرأسمالية الانجليزية تجاه الامبراطورية العثمانية، مواز لما أصاب العلاقات الديبلوماسية الانجلو- عثمانية بعد عام ١٨٧٨ من فتور.

والى جانب الهيمنة المالية والاقتصادية للغرب، يمكن الحديث عن نفوذ ثقافى. وليس ذلك واقعاً جديداً، لأن بوسعنا رصد آثار لنفوذ ثقافى لأوروبا بالرجوع الى الوراء فى تاريخ الامبراطورية العثمانية. لكن الظاهرة تكتسب اتساعاً غير مسبوق فى اواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين. والمجال الثقافى، هو ايضاً، مجال تنافسات حادة بين الدول التى تتنازع على حماية الأقليات غير الاسلامية فى الامبراطورية وتسعى الى ان تكون لها مدارسها الخاصة وأعمالها الخيرية وصحفها الخاصة، الخ. ويقدم تاريخ الارساليات البروتستانتية الأمريكية مثالاً جيداً لهذا التوسع الثقافى الغربى فى الأرض العثمانية.

فنحو عام ١٨٣٠ تبدأ البعثات البروتستانتية الأمريكية، تحت اشراف الهيئة الأمريكية للأرساليات الخارجية، عملها الخيرى والمدرسى فى الامبراطورية العثمانية. لكن عملها يتطور بعد عام ١٨٧٠ بشكل خاص. ففى ذلك العصر نجد ٥٠٠ مدرسة امريكية تجمع اجمالى ٥٠٠ تلميذ. وفى عام ١٨٨٥، يرتفع هذان الرقمان بحسب الترتيب الى ٣٩٠ و ١٣٨٠، وفى عام ١٩١٣، يصل عدد التلاميذ الميذ موزعين على ٣٠٠ مدرسة. وقد تم انشاء غالبية هذه المدارس فى الولايات، وخاصة فى الأناضول. والواقع أن الامريكيين يشكلون الجانب الأكبر من الكوادر التعليمية للأرساليات الأمريكية. وعشية الحرب العالمية الأولى، كان ٥٨٣٤ تلميذاً أرمنياً يترددون على المدارس المتوسطة والعليا الأمريكية فى مقابل مهسسة تعليمية امريكية فى السطنبول، لم تكن تضم فى صفوفها اتراكاً إلاً بنسبة مؤسسة تعليمية امريكية فى السطنبول، لم تكن تضم فى صفوفها اتراكاً إلاً بنسبة مؤسسة تعليمية المريكية فى أغلب الأحيان دون تصريح، تقدم تعليماً امريكى النمط لا صلة له البتة بالنظام المدرسى العثمانى.

إلاً انه بصرف النظر عن تقدم المدارس الأمريكية، فإن فرنسا هي التي تؤكد بشكل اكثر قوة وجودها الثقافي في الامبراطورية عند منعطف القرن. فاللغة الفرنسية سائدة في الديبلوماسية (فأوراق وزارة الشئون الخارجية العثمانية تحرر في معظمها بالفرنسية)، وفي مجال الأعمال (الفرنسية هي اللغة المستخدمة في مجلس الدين العام وفي البنك العثماني وفي ادارة التبغ) وفي الحياة الثقافية. وتوجد عدة صحف كبرى صادرة بالفرنسية كصحيفة «ستامبول». والفرنسية هي اللغة الأجنبية الأولى التي يجرى تعليمها في المدارس العثمانية، وفي بيرا، بين المشارقة والاجانب، وكذلك بين العثمانيين الأكثر انفتاحاً على المخارج، تحل الفرنسية محل الايطالية، ويتردد نحو ١٠٠٠٠ تلميذ على المدارس الفرنسية الموجودة في الامبراطورية في عام ١٩١٤، وهنا ايضاً، فإننا ازاء تعليم موجه بشكل رئيسي الى ابناء الاقليات غير الاسلامية، خاصة العرب المسيحيين في سوريا ولبنان. وفي عام ١٩١٤، كانت نسبة ٧.٨٪ فقط من التلاميذ الذين يتلقون العلم في المدارس الفرنسية تتالف من مسلمين.

فما هى ربود فعل الدولة العثمانية تجاه هذا النفوذ المتعدد الجوانب الغرب؟ لقد اشير احياناً الى ان هناك تناقضاً بين رغبة عبدالحميد فى الدفاع، اياً كان الثمن، عن وحدة الامبراطورية وواقع تسليمها المصالح الأوروبية. لكن الواقع هو أن السلطان، نظراً لعجزه عن التصدى التوسع الأوروبي، كان يعتقد أن الدول الأوروبية، بوجود مصالح ضخمة لها فى الامبراطورية، سوف تشعر بأن لها مصلحة فى بقائها، والشيء الهام هو الحفاظ على شيء من التوازن بينها. ولا يمكن القول ان التاريخ قد اثبت بشكل قاطع خطأ عبدالحميد: فسوف نرى، على سبيل المثال، ان فرنسا، ذات الانخراط المالى الضخم فى الامبراطورية، سوف تتهرب من مشاريع التدخل فى المسألة الأرمنية فى ١٨٩٥ – ١٨٩٦. ومن جهة اخرى، يجب ألاً ننسى ان نظريات الامبريالية، التى ولدت فى اوائل القرن العشرين، لن تُعرف فى اسطنبول إلاً نحو ١٩١٠ – ١٩٩١. وفى عصر عبدالحميد،

لم يكن بالامكان تصور ان تدفق الرساميل الاجنبية يمكن ان يشكل تهديداً للدولة العثمانية. ومما له دلالته في هذا الصدد مشروع الاشغال العمومية الذي قدمه حسن فهمي باشا الى السلطان في عام ١٨٨٠: فوزير الاشغال العمومية يرى انه، فيما يتعلق بتشييد لسكك الحديدية، لا يوجد هناك اي مانع لمنح امتيازات الشركات الأجنبية.

لكن القادة العثمانيين يسعون، في الوقت نفسه، الى الحد من التفاوتات الصارخة القائمة في العلاقات بين الدولة العثمانية والدول العظمى، وفي مؤتمر باريس في عام ١٨٥٦، بالفعل، حاول على باشا، دون طائل، التوصل الى الغاء الامتيازات. وفي عدة مناسبات، حاول عبدالحميد الحد من وزنها. وهكذا فإن يقرر، في عام ١٩٠٠، زيادة الرسوم الجمركية المفروضة على الواردات الى الامبراطورية بنسبة ٣٪، لكنه يضطر الى التخلي عن ذلك القرار، في وجه احتجاج القنصليات، التي تندب الغاء الامتيازات. وهو لا يتمكن من فرض هذه الزيادة إلا في عام ١٩٠٧، في مقابل تقديم تنازلات الى بريطانيا العظمى وروسيا. وفي مجال القضاء ايضاً، تهدف قوانين عام ١٨٧٧ بشأن تنظيم المحاكم المختلطة الى الحد من الامتيازات القضائية التي يتمتع بها الأجانب، لكن البعثات الأجنبية سوف ترفض الاعتراف بها، وسوف يتم الحفاظ على الوضع القضائي الخاص للأجانب.

ونجد مثالاً بليغاً لهذه الجهود التي يجرى الاضطلاع بها في عصر عبدالحميد لاستعادة الاستقلال الضائع في بعض القطاعات في مسألة مكاتب البريد الأجنبية في الامبراطورية. فمنذ القرن الثامن عشر توجد مكاتب بريد اجنبية، بحجة سوء تنظيم البريد في الدولة العثمانية، متحررة من كل رقابة. وفي عام ١٨٦٥، يقترح على باشا، دون طائل، الغاءها. ويبذل عبدالحميد جهوداً جديدة في عام ١٨٨١ وفي عام ١٨٨٨ وأي عام ١٨٨٨. والواقع ان الحكومة العثمانية تؤكد أن مكاتب البريد الأجنبية هذه قد اصبحت غير مبررة مع اصلاح النظام البريدي العثماني وأن وجودها، علاوة على

ذلك، يتعارض مع اتفاقية برن بشأن الاتحاد البريدى والذى تعتبر الدولة العثمانية عضواً فيه. لكن الدول لا تصيح سمعاً لذلك. ومع ظهور معارضة جماعة تركيا الفتاة فى المنفى، فإن مكاتب البريد الأجنبية، خاصة مكتب جالاتا الفرنسى، تساعد على الانتشار السرى للكراسات وللصحف المنوعة. وانزعاجاً من ذلك، يحاول السلطان التحرك مرة اخرى. ففى عام ١٩٠١، يأمر بالاستيلاء فى محطة سيركيچى للسكك الحديدية على الحقائب البريدية المرجهة الى المكاتب الأجنبية، لكنه سرعان ما يضطر الى التراجع امام احتجاجات السفارات. والأنكى من ذلك ان الأمر سوف يصل بايطاليا، في ابريل ١٩٠٨، الى حد القيام بتظاهرة بحرية في المياه التركية للتوصل الى فتح مكاتب بريد جديدة، وسوف يضطر السلطان الى الرضوخ مرة أخرى. وقد وصل اجمالي المكاتب البريدية الاجنبية في الامبراطورية الرضوخ مرة أخرى. وقد وصل اجمالي المكاتب البريدية الاجنبية في الامبراطورية الى سبعة وخمسين مكتباً.

وهكذا، فإن جميع المحاولات التي يقوم بها القادة العثمانيون لالغاء أو للحد من الامتيازات تصطدم بالرغبة التي لا تتزعزع لدى الدول في الحفاظ على امتيازاتها في الامبراطورية. وكان النظام قد تحول إلى عرف راسخ بحيث ان مشروعاً لتبادل السفراء، في عام ١٩٠٧، بين اليابان والدولة العثمانية يمنى بالفشل، لأن اليابان تطلب الاعتراف لها بامتيازات بموجب قانون الامتيازات!

ومن ثم فإن الامبراطورية العثمانية تعتبر، بالفعل، عند منعطف القرن، شبه مستعمرة، وما يجنبها أن تعرف مصيراً اسوأ، هو، في المقام الأول، واقع ان المماع الدول تتصادم بعضها مع البعض الآخر، وكذلك واقع أن هناك في الدولة سلطة مركزية قوية ومعترفاً بها كسلطة شرعية، وبيروقراطية مشبعة، بشكل عام، بروح المقاومة للاطماع الأوروبية. وعلى الرغم من جميع جوانب ضعفه، فإن الهيكل السياسي للامبراطورية قد تمكن من الحفاظ على استقلاله. وكما اعترف بذلك اللورد دوفيرين، السفير الانجليزي لدى الباب (العالي)، فإن : «الحقيقة هي ان اى

سفير لن ينجح فى وضع السلطان فى جيبه»(٥). إلا أنه اذا كان نفوذ الغرب لا ينفتح على هيمنة سياسية، فإنه لن يكون عديم التأثير على تطور المجتمع العثماني.

## الهجتمع العثمانى عند سنعطف القرن عدد وحركة السكان

تبدأ المعلومات عن سكان الامبراطورية العثمانية في التزايد في الربع الأخير القرن التاسع عشر. والواقع ان الدولة العثمانية تضطلع، للمرة الأولى في عصر عبدالحميد، بتعدادات السكان حديثة النمط. ومنذ تأسيس الامبراطورية، كان العثمانيون يحتفظون، لاعتبارات ضريبية وعسكرية، بسجلات السكان، لكن هذه السجلات، التي كانت تحرر بشكل غير دوري، لم تكن تتعلق إلا بسنجق أو بولاية. وقد جرى القيام بتعداد عام أول الرجال بعد بضع سنوات من الغاء الانكشارية في عام ١٨٨١؛ وقد توصل التعداد الى ان عدد الرجال ٣٠٣ مليون نسمة. وبعد تحولات اعوام ٥٧٨٠ – ٨٨٨٨، سوف يستشعر القادة العثمانيون الحاجة الى تحديد الحالة الديموجرافية من اجل اعادة تنظيم الجيش والشئون المالية (الوقوف بوجه خاص على عدد غير المسلمين الذين يدفعون ضريبة الاعفاء من الخدمة العسكرية، المبدل) ومن اجل حل مشكلة المهاجرين. وبوجه عام، فإن سياسة المركزة المتبعة بعد عام ١٨٨٨ تترافق مع سعى من اجل الترصل الى دراية احصائية المغنل باحوال الامبراطورية؛ وفي عام ١٨٩٨ يتم انشاء مجلس احصاءات تابع الهاب العالى يحذو حذو احدث المؤسسات في هذا المجال.

وفى عام ١٨٨١ يجرى الاضطلاع بتعداد عام أول للسكان (يشمل النساء)، لكنه لا ينجز إلاً فى عام ١٨٩٣: وقد قدر العدد الاجمالى لسكان الامبراطورية بـ ٤٠٧١ مليون نسمة، وهو رقم يجب زيادته الى ١٩ أو ٢٠ مليوناً بسبب بعض الثغرات. ويتم اجراء تعداد ثان فى ١٩٠٥ – ١٩٠٦ لتصحيح اخطاء التعداد الأول

وتقدير عدد سكان مقدونيا بشكل أدق. وكانت النتيجة ٢٠.٨ مليون نسمة. وإلى هذه الاحصاءات التى تقوم بها الحكومة المركزية يجب اضافة التعدادات التى تجرى على مستوى الولايات والتى تنشر بصفة دورية فى الكتب السنوية الرسمية للدولة (السالنامه)، والتعدادات التى تضطلع بها الطوائف الدينية المختلفة (البطريركية اليونانية، البطريركية الأرمنية)، دون نسيان التقديرات الاجمالية أو المحلية العديدة التى قام بها الرحالة أو الخبراء أو الديبلوماسيون الغربيون.

والحال أن الوفرة المفاجئة لهذه المواد الديموجرافية قد تدفع المرء الى الاعتقاد بأنه يملك رؤية واضحة للحالة الديموجرافية للامبراطورية العثمانية عند منعطف القرن. على ان الأمر ليس كذلك في الواقع. فمما لا مراء فيه ان التحيزات والأهواء القرمية، رغبة هذه الطائفة أو تلك في تأكيد حقوقها على جزء من الأرض العثمانية، قد سمحت بما لا حصر له من التشويهات والتزييفات. ومنذ مؤتمر برلين تنشب «حرب احصاءات» حقيقية سوف تستمر حتى غداة الحرب العالمية الأولى. وهذا أمر مفهوم، والتنافرات تكون اكثر جسامة خاصة عندما يتعلق الأمر بالتوزيع العرقي أو الطائفي للسكان. ويقدم مثال السكان الأرمن في الامبراطورية العثمانية توضيحاً جيداً لذلك الواقع. فالأرقام التي تقدمها البطريركية الأرمنية تحدد عدد السكان الأرمن في عام ١٨٨٧ بـ ٢٦٠٠٠٠٠ نسمة وتحدد عددهم في عام ١٩١٧ بـ ١٠٠٠٠٠ نسمة. وبالنسبة لتاريخين قريبين من هذين التاريخين، تقدم التعدادات الرسمية للدولة العثمانية نتائج جد مختلفة: ١٠٨٠٠ بالنسبة لتعداد التعدادات الرسمية فيما يتعلق بمستويات الحجم وانما ايضاً فيما يتعلق باتجاه تعارض تام ليس فقط فيما يتعلق بمستويات الحجم وانما ايضاً فيما يتعلق باتجاه التطور الديموجرافي.

وسوف يتمثل اتجاه كثير من المؤرخين الآن في الاعتماد بشكل اكبر على الأرقام التي تقدمها التعدادات العثمانية، مع ادخال تعديلات مهمة عليها، وذلك

لاعتبارين: فهذه الاحصاءات العثمانية كانت وثائق موجهة للاستفادة الداخلية، ولأنها لم تكن موجهة الى النشر، فمن المحتمل انها تنجو بشكل افضل من آثار الدعاية التى تجر الى التشويه، ومن جهة اخرى، فإن الدولة العثمانية، التى تملك السلطة العامة، هى وحدها القادرة على احصاء الناس(١٦). وأياً كان الأمر، فلابد من أن نأخذ فى الاعتبار ايضاً أن الادارة السيئة، خاصة فى بعض الاقاليم النائية فى الامبراطورية، لابد وأنها تجعل عمليات التعداد صعبة.

إلاً انه علاوة على مسائل التوزيع العرقى والطائفى للسكان، لابد من الاعتراف بأن معرفتنا بالديموجرافية العثمانية ماتزال رديئة. ومع انتشار عشرين مليوناً من السكان على ٤ . ٦ مليون كم ١ ، فإن الكثافة تعتبر ضعيفة، إذ تصل الى ٦ افراد فى الكيلومتر المربع الواحد، ونظل جد بعيدين عن الكثافات التى وصلت اليها البلدان الصناعية الأوروبية. ويستفاد من البيانات المتاحة لنا عن الأناضول فى عام ١٨٩٧ ان معدل المواليد كان بنسبة ٥ . ٣٧٪ وأن معدل الوفيات كان بنسبة ٢ . ٢١٪. ومن ثم فإن هذا المعدل الأخير يظل مرتفعاً؛ وحتى اذا كانت اوبئة الطاعون قد اختفت واذا كانت اوبئة الكوليرا قد اصبحت اقل تواتراً، فإن الحالة الصحية السكان تظل بحاجة الى المزيد من التحسن. واذا ما اجرينا مقارنة مع امبراطورية مجاورة، هى الامبراطورية الروسية، التى تضم فى اواخر القرن ٥٦ مليون نسمة، بمعدل مواليد بالغ الارتفاع (٥٠٪) ومعدل قوى الزيادة الطبيعية، فإن بوسعنا ان ندرك ان تركيا بالغ الارتفاع (٥٠٪)

واذا كانت الزيادة الطبيعية السكان العثمانيين، بقدر ما يمكن لنا قياسها، تبدو ضعيفة نسبياً، فإن زيادة السكان ترجع في جانب هام منها الى ظاهرة الهجرة. فمنذ اواخر القرن الثامن عشر، تستقبل الدولة العثمانية سكاناً مسلمين فارين امام التوسع الروسى في اتجاه البحر الأسود والقوقاز ووسط آسيا. ويجرى النظر الى الهجرة بوصفها اضافة ايجابية من جانب دولة ترى في ضعف السكان

عقبة عسكرية واقتصادية وتتمتع بأراض شاغرة عديدة، وسوف تكون الهجرة كثيفة بوجه خاص خلال حرب القرم والفتوحات الروسية في القوقاز.

وسوف تؤدى الأزمة البلقانية فى عامى ١٨٧٥ و ١٨٧٦ والحرب الروسية التركية الى نزوح جديد للمسلمين نحو تركيا، وفى البلقان، سوف يتدفق المهاجرون من كل مكان تقريباً، من رومانيا والجبل الأسود وصربيا وبلغاريا وثيساليا، وسوف تكون الموجة مهمة بشكل خاص بين عامى ١٨٧٦ و ١٨٧٩ وبعد ذلك سوف تتراجع ولكن دون ان تتوقف بالكامل ابداً، وتذهب التقديرات الى ان تدفق مسلمى البلقان على الأناضول بعد عام ١٨٧٨ قد شمل اجمالى نحو ٥، ١ مليون نسمة، ويجب أن نضيف الى هذا الرقم آلاف المسلمين المنحدرين من ولايتى كارس وأردهان اللتين ضمهما الروس وأولئك الذين سوف يواصلون المجيىء من القوقاز: فقد وصل عدد الشراكسة الذين جاء اللاستيطان فى الامبراطورية العثمانية بين عامى ١٨٨١ و ١٩٨١ إلى نحو ١٠٠٠٠٠ نسمة. ونحو أواخر القرن، سوف تلجأ الى تركيا جماعات صغيرة من تتار القرم وتتار قازان والأزيريين هرباً من السياسة القمعية التي يتبعها الكسندر الثالث. كما أن عشرات الآلاف من المسلمين سوف يغادرون كريت، بعد منح الاستقلال الذاتي للجزيرة في عام ١٨٩٧، لكى يقيموا على الساحل الغربي للأناضول.

وأمام اتساع حركات الهجرة هذه، تنشىء الحكومة العثمانية في عام ١٨٧٨ لجنة لشئون المهاجرين (مهاجرين قوميسيونو) تهتم بتيسير نقل المهاجرين وتنظيم توطينهم. وسوف يجرى توطينهم من زاوية الأراضى المتاحة وامتداد السكك الحديدية الجديدة. وعلى مقربة من الحدود الجديدة مع روسيا، في الشرق، سوف تعمل الحكومة على توطين المسلمين القادمين من القوقاز أو من الولايتين اللتين تم ضمهما بشكل يساعد على زيادة العنصر السكانى المسلم في هذه المنطقة الحساسة. والحال ان آثار هذا التدفق للمهاجرين على الامبراطورية العثمانية

عديدة. فأولاً، فيما يتعلق بتركيب السكان، يتزايد تعزز نسبة المسلمين، التي كانت قد زادت بالفعل بشكل يمكن وصفه بأنه ميكانيكي من جراء الترتيبات الاقليمية التي نصت عليها معاهدة برلين. والواقع انه في وجه هذه الاضافة التي تشمل ما بين مليونين وثلاثة ملايين من المسلمين القادمين من البلقان أو من روسيا، سنجد ان نحو ٢٠٠٠٠٠ مهاجر سوف ينزحون عن الامبراطورية العثمانية بين عامي ١٨٧٨ و ١٩١٤، واغلبهم من المسيحيين (الأرمن، اليونانيين، العرب)، لكي يلجأوا الي روسيا (في حالة الأرمن) او لكي يجربوا حظوظهم في الولايات المتحدة. وهكذا فإن حركات الهجرة سوف تسهم نوعاً ما في اسلمة الامبراطورية العثمانية؛ وهذا سبب اضافي لترحيب عبدالحميد بالمهاجرين.

ويؤدى وصول المهاجرين الى تغيرات هامة فى الجغرافية البشرية للاناضول وفى اقتصادها. وسوف تستفيد بعض الولايات بشكل أخص من اسهامهم، كولاية بورصا التى، بحكم ضعف كثافتها وبحكم ثرواتها الطبيعية، سوف تجتذب منهم عدداً كبيراً الى الدرجة التى تؤدى الى زيادة سكانها بنسبة ضعف بين عامى ١٨٧٦ و ١٩٠٦. وعلى الرغم من ان المهاجرين قد استوطنوا الريف فى البداية، فإنهم سرعان ما يسهمون فى تضخم النزوح الريفى (الى المدن). فبعد عام ١٨٧٨، سوف يحصلون على حق الاقامة فى المناطق الحضرية، ومنذ ذلك التاريخ سوف تبدأ فى الظهور حول بعض المدن الأناضولية احياء المهاجرين، مختلفة من حيث التخطيط ونوع السكن. وتلك، مثلاً، هى حالة الحى البوسنى فى انقره أو حالة عدة احياء فى تشورهم بنيت بين عام ١٨٨١ و ١٨٩٧. وتدين مدينة مثل ايسكيشيهير بجانب هام من ديناميتها لوجود مهاجرين شراكسة عديدين فيها. كما أن بجانب هام من ديناميتها لوجود مهاجرين شراكسة عديدين فيها. كما أن بانشاء مشاريع. وبين صفوف الطبقة المتوسطة المسلمة التى تبدأ فى الظهور نحو اواخر القرن التاسع عشر نجد العديد من المهاجرين. كما أن الاسهام كان مهما الفضر القرن التاسع عشر نجد العديد من المهاجرين. كما أن الاسهام كان مهما الغضاء على المستوى الثقافى؛ ذلك أن بعض مسلمى روسيا المهاجرين الى اسطنبول اليضاً على المستوى الثقافى؛ ذلك أن بعض مسلمى روسيا المهاجرين الى اسطنبول اليضاً على المستوى الثقافى؛ ذلك أن بعض مسلمى روسيا المهاجرين الى اسطنبول

يأتون ومعهم، علاوة على التعليم الجيد الذى تلقوه فى المدارس الثانوية أو الجامعات الروسية، نخيرة من الافكار الجديدة، كافكار الشعبية أو الاشتراكية، ويبقى أنه اذا كان هؤلاء المهاجرون ينتمون كلهم الى الدين الاسلامى، فإنهم يدخلون الى الامبراطورية تنوعاً عرقياً ولغوياً واسعاً. فمن البلقان لم يأت اتراك فقط، بل جاء ايضاً بوسنيون وتتر ونوجاى، والمسلمون القادمون من كريت يتكلمون باليونانية، الغ. وسوف يكون استيعاب هذه العناصر عملية بطيئة، وتلك هى احدى المشكلات التى سوف تورثها الامبراطورية الجمهورية.

### الهجرة اليمودية

بالنظر الى اجمالى سكان الامبراطورية، لا تتعلق الهجرة اليهودية إلا باقلية جد صغيرة، لكن آثارها السياسية سوف تكون ملحوظة الشأن. وحتى مشارف عام ١٨٨٠، كان عدد السكان اليهود المقيمين فى فلسطين محدوداً: فهو يتألف من نحو ٢٤٠٠٠ شخصاً منبثقين من تيار هجرة جد متقطع. وتتبدل الأمور فى مستهل ثمانينيات القرن التاسع عشر، عندما يبدأ يهود وسط وشرقى اوروبا فى مكابدة التدابير التقييدية وفى التحول الى ضحايا للمذابح، وهم يتجهون الى النزوح بالآلاف فى اتجاه غربى اوروبا والولايات المتحدة فى أغلب الأحوال، لكن جزءاً صغيراً يحاول الوصول الى الأرض المقدسة عن طريق البحر الأسود واسطنبول، وفى عام ١٨٨٧ تتأسس فى فلسطين اول مستعمرة زراعية على يد المنظمة القومية اليهودية، احباء صهيون. وسوف تتلوها مستعمرات اخرى كثيرة.

وتتخذ المسألة طابعاً سياسياً أكثر عندما يدشن ثيوبور هرزل الحركة الصهيونية عند اواخر القرن، وذلك عندما ينشر في البداية في عام ١٨٩٦ كراس «الدولة اليهودية»، ثم عندما يعقد في السنة التالية في بال المؤتمر الصهيوني الأول الذي يخطط لانشاء وطن قومي لليهود في فلسطين. ولكي يتمكن من تحقيق

مخططاته في الأرض العثمانية، يتعين على هرزل الحصول على موافقة السلطان. وعلى الرغم من عروضه الخاصة بتحسين الأحوال المالية للامبراطورية في مقابل انشاء وطن يهودي، فإن هرزل لا يحصل من السلطان إلا على كلام جميل.

والواقع ان القادة العثمانيين يدركون منذ عدة اعوام الخطر الذي تمثله الحركة الصهيونية بالنسبة للدولة العثمانية. فهجرة اليهود الواسعة الى فلسطين تهدد بفتح باب آخر لنفوذ وتدخل الدول الأوروبية التي تجد في ذلك مناسبة جديدة لتقديم العون والحماية الى اقلية غير مسلمة. وهكذا تنشأ مشكلة قومية جديدة يتعذر حلها بالنسبة للدولة العثمانية. وعلاوة على ذلك، فإنه لا يبدو من المكن، في اللحظة التي يطور فيها عبدالحميد سياسته العربية الكبرى، ان «يسلم القدس لليهود». وحتى يطور فيها عبدالحميد سياسته العربية الكبرى، ان «يسلم القدس لليهود». وحتى اذا كان لا يمكن الحديث في ذلك العصر عن معارضة محلية جادة في وجه الصهيونية، فإن تجار وأعيان فلسطين العرب قد ابلغوا الباب (العالى) بالفعل بمخاوفهم تجاه استيطان المهاجرين اليهود.

ومنذ نوڤمبر ١٨٨١، يجرى فرض التدابير التقييدية الأولى على دخول اليهود الى الامبراطورية العثمانية والاستيطان فيها. فهؤلاء يحق لهم الاقامة فى أى مكان من الامبراطورية ماعدا فلسطين وذلك بشرط خضوعهم لقوانين الدولة وتحولهم الى رعايا عثمانيين. ومن جهة اخرى، فإن بيع الاراضى لليهود المقيمين بالفعل فى فلسطين يعتبر محظوراً. وفى هذه الطروف، لم تكن امام هرزل فرصة لأن يحصل من السلطان على امكانية تحقيق مشاريعه فى فلسطين.

والواقع ان سياسة القيود هذه تفشل الى حد بعيد. فقى عام ١٩٠٨، كان ٨٠٠٠ من اليهود يسكنون فلسطين، وهو ما يعنى ان نسبة العنصر اليهودى قد انتقلت من ٥٪ الى ١٠٪ من اجمالى سكان فلسطين، وذلك فى غضون ثلاثين سنة. وعلاوة على الاقامة فى المدن المقدسة، فقد اقام اليهود فى مناطق تمتد الى يافا وحيفا وانشأوا ستاً وعشرين مستعمرة زراعية تضم ١٠٠٠٠ نسمة. ومن ثم فإن

الدولة العثمانية لم تنجح في الحيلولة دون الهجرة اليهودية. ويمثل ذلك بالنسبة للحكومة العثمانية فشلاً، يرجع بلاشك الى جوانب ضعف الادارة العثمانية المحلية، لكنه يرجع بدرجة اكبر الى سياسة الدول، خاصة المانيا وروسيا، التى تشجع الحركة الصهيونية. وسوف تبين الدول أن التدابير المقيدة للهجرة ولبيع الأراضي تتعارض مع الامتيازات. وسوف تحصل من السلطان على السماح لليهود بالهجرة بصفة فردية الى فلسطين. ومن جهة اخرى فإن كثيرين منهم يحصلون على وضعية «المحمى» من جانب القنصليات الأوروبية.

### نحولات الأرياف والمدن

في أواخر القرن التاسع عشر، تظل الامبراطورية العثمانية دولة زراعية أساساً. والمكانة التي تحتلها حياة الأرياف والانشطة الزراعية تتضح من عدد معين من السمات. وهكذا فإن السكان الزراعيين يمثلون نسبة تتراوح بين ٥٧٪ و ٥٨٪ من اجمالي سكان الامبراطورية. كما ان هيكل الصادرات يكشف عن الدور المهيمن للاقتصاد الريفي: ففي عام١٩١٤، كانت نسبة تتراوح بين ٨٠٪ و ٥٨٪ من صادرات اقليم كالأناضول تتألف من منتجات الزراعة، وفي العصر نفسه، اذا صدقنا احد التقديرات في هذا الصدد، فإن الزراعة تسهم بنسبة ٥٦٪ في الدخل القومي للامبراطورية في مقابل نسبة ١٧٪ تسهم بها الصناعة. ويتمثل مؤشر اخير في دور الضرائب التي يدفعها العالم الريفي. فإذا ما اخذنا في حسابنا ناتج العشر، الضريبة الزراعية الرئيسية التي تمثل استقطاعاً يتراوح بين نسبة ١٠٪ ونسبة ٢٠٪ من الانتاج، وضريبة الأمنام، وهي الضريبة المفروضة على كل رأس من الماشية، فإننا نصل الي رقم يمثل نسبة ٤٠٪ تقريباً من الضرائب الاجمالية، وإذا ما أضفنا الضرائب الشخصية التي يدفعها السكان الريفيون، فإننا نصل الي رقم المثرائب العثمانية.

ومن المؤكد ان ثقل الضرائب يشكل أحد المعوقات الأساسية التى تنيخ بكلكلها على العالم الريفى العثمانى، لكنه ليس المعوق الوحيد. فهناك ايضاً الطابع البدائى المؤدوات الزراعية، وقصور رأس المال الذى يضع الفلاح تحت رحمة المرابى، ولا مبالاة السلطات العامة المزمنة و، ربما فوق كل شيء، تجنيد الفلاحين في الجيش، خاصة فلاحى الأناضول الأتراك، الذين يقدمون غالبية المجندين العسكريين. ومن هنا انخفاض عدد السكان الذكور في الأرياف والمميز للأناضول في اواخر القرن التاسع عشر.

وبالرغم من جميع هذه المعوقات، فإن الزراعة العثمانية تبدى مظاهر تقدم لا جدال فيها، وما يميز الفترة الحميدية من هذه الزاوية هو تقدم الزراعة التي يمكن تسويق منتجاتها. وهكذا، ففي الأناضول، كانت مناطق الانتاج الزراعي من اجل التسويق قاصرة حتى ذلك الحين على الغرب (ولاية بورصا وآيدين). ومنذ ذلك الحين، يتغلغل الطلب الأوروبي بشكل اوسع، نحو الأقاليم الساحلية الجديدة، كاقليم سامسون أو أضنه، ومن الواضح ان هذا التغلغل سهله تحسن المواصلات: المنشئات المينائية، الطرق الحديدية التي تربط الموانىء بمناطقها الداخلية، تطور الطرق بين الاسواق التقليدية والسكك الحديدية.

وتساعد عناصر أخرى على تقدم الزراعة. وهكذا، فإن ادارة الدين العام، المسئولة عن بعض الدخول الزراعية للامبراطورية، كضريبة العشر على الحرير الخام، تسهر عن كثب على تحسين الانتاج. ويمكن قول الشيء نفسه عن دور ادارة التبغ فيما يتعلق بالتبغ. إلا أنه بشكل عام، خلافاً لأثر الطلب الأوروبي، فإن حفز تقدم الانتاج الزراعي يجييء بشكل خاص من الدولة، وذلك واقع جديد نسبياً يستحق الاشارة اليه.

وقد اتخذ هذا الدور الايجابى للدولة مظاهر عديدة: تعليم اخصائيين وخبراء زراعيين، إمَّا بارسالهم الى الخارج لمواصلة دراساتهم، أو بانشاء مدارس زراعية

ميدانية يجرى فيها تعليم نظرية وممارسة الزراعة. والمدرسة الأشهر هي مدرسة هلكلى في اسطنبول، لكن مدارس اخرى تنشأ في بورصا وفي سالونيك. كما يجرى انشاء مزارع نموذجية لنشر استخدام السماد واستخدام البذور، ولتشجيع الفلاحين على الانخراط في زراعة المنتجات الزراعية التي تتميز بارتفاع الطلب عليها. وتظهر في اواخر القرن وزارة للمناجم والموانيء والزراعة، ومن بين المؤسسات المدعوة الى لعب دور دائم في الوثبة الزراعية، لابد من الاشارة الى البنك الزراعي (زراعة بنكاسي)، الذي تأسس في عام ١٨٨٨ للحد من قصور رأس المال في العالم الفلاحي والحلول محل السماسرة والمرابين. والواقع أنه سوف يقدم السلفيات بشكل خاص الى الفلاحين الميسورين أكثر، بما يزيد من احتداد التقاوتات الاجتماعية في الأرياف ويشجع زراعة المنتجات الزراعية القابلة التسويق.

وتشكل زراعة الحبوب دائماً الزراعة المهيمنة في الامبراطورية العثمانية في الوخر القرن. فهي تحتل، في الاناضول، نسبة تتراوح بين ٧٥٪ و ٩٠٪ من المساحات المزروعة بحسب تباينات المناخ من سنة الى اخرى، وتحرز تقدما ملحوظاً مع انشاء السكك الحديدية التي تبدأ اسطنبول بفضلها في الحصول على امداداتها من القمح من الاناضول، وذلك بالرغم من المنافسة الحادة من جانب القمح الروسي والقمح الامريكي اللذين يتم انتاجهما في ظروف ميكنة أرقى بكثير. لكن الحاصلات التصديرية بوجه خاص هي التي تتقدم، على الاخص بعد عام الكن الحاصلات التصديرية بوجه خاص هي التي تتقدم، على الاخص بعد عام العثمانيين. وتصور حالة القطن تصويراً جيداً تأثير الطلب الخارجي على تنوعات الانتاج المحلي. فبعض اقاليم الامبراطورية التي توجهت الى زراعة القطن في زمن الانتاج المحلي. فبعض اقاليم الامبراطورية التي توجهت الى زراعة القطن في زمن حرب الانفصال (الأمريكية)، تضطر الى التراجع بعد الحرب وتقلل انتاجها. لكن الطلب العالمي يصبح من جديد، بعد عام ١٩٠٠، جد قرى الى درجة تغرى المنتجين بالانخراط من جديد في زراعة القطن. وهكذا، ففي اقليم اضنه، يتضاعف الانتاج بالانخراط من جديد في زراعة القطن. وهكذا، ففي اقليم اضنه، يتضاعف الانتاج بالانخراط من جديد في زراعة القطن. وهكذا، ففي اقليم اضنه، يتضاعف الانتاج بالانخراط من جديد في زراعة القطن. وهكذا، ففي اقليم اضنه، يتضاعف الانتاج بالانخراط من جديد في زراعة القطن. وهكذا، ففي اقليم اضنه، يتضاعف الانتاج

ثلاث مرات في غضون عشر سنوات، وفي المدة نفسها يزيد بنسبة ضعف في سوريا. ومن بين الحاصلات التصديرية الأخرى التي تتقدم بسرعة، تجب الاشارة الى الزبيب الذي، بالرغم من تعرض الاعناب للاصابة بالآفات الزراعية ومن الحمائية الفرنسية، يستعيد في بداية القرن المكانة الاولى بين صادرات اقليم أزمير. ويحدث نمو مماثل للتين (الذي تتضاعف صادراته اربع مرات بين عامى ١٨٦٠ و ١٩١٤) والتبغ (الذي يزيد انتاجه مرتين أو ثلاث مرات بين عام ١٨٨٠ والحرب).

ويترافق تطور الزراعة مع تحولات اجتماعية في العالم الريفي يظهر اتجاهها بوضوح بالفعل في عصر عبدالحميد. ويوجه عام، فإن ما يهيمن بشكل بالغ الاتساع على الارياف العثمانية هو نظام الاستثمارة العائلية الصغيرة، الأقل من ه هيكتارات في أغلب الأحيان. والأرض تخص الدولة من حيث المبدأ. اما في المارسة العملية، وهو ما يتأكد بعد القانون العقاري لعام ١٨٥٨، فإن الفلاح حر في استخدام أو بيع الأرض التي يفلحها متى شاء ذلك. على ان الاتجاه الذي يرتسم منذ التنظيمات هو التكوين، المحدود بوجه عام، لاستثمارات كبيرة حديثة النمط بما يستتبع ظهور بروليتاريا ريفية، وهذا الاتجاه قوى خاصة في الاقاليم الزراعية الأكثر توجها الى الاسواق الخارجية، كالمناطق الداخلية من ازمير وسهل النراعية الأكثر توجها الى الاسواق الخارجية، كالمناطق الداخلية من ازمير وسهل التي تشجع لاعتبارات ضريبية واقتصادية زراعة المنتجات القابلة للتسويق، حتى وإن كانت لا تثق في كبار الملاك العقاريين. ويبقي أن هؤلاء الأخيرين، بسبب غياب منبر برلاني، ان يكون لهم ثقل سياسي يذكر قبل صعود جماعة تركيا الفتاة الى السلطة.

ويمكن رصد تطور الاستثمارات الكبيرة بشكل أخص فى قيليقيا وفى اقليم أزمير. وحول اضنه، كانت الملكيات الكبيرة قد بدأت فى الظهور نحو منتصف

القرن، بتشجيع من وفرة الأراضى المتاحة، وسهولة المواصلات وتوجه الاقليم الى زراعة القطن. ويمكن لندرة الايدى العاملة ان تشكل عقبة، الا انه يتم تفادى هذه المعقبة بالاعتماد على المهاجرين أو على عمال زراعيين موسميين، وخاصة بتطوير الميكنة. وقبل حرب ١٩١٤، فإن قيليقيا هي التي تعتبر الاقليم الأوسع استخداما للآلات الزراعية في الامبراطورية العثمانية.

وفي اقليم أزمير، كان تكرين الملكية الكبيرة في أغلب الأحوال من فعل الأجانب، خاصة الانجليز. فسعياً الى الاستفادة من قانون ١٨٦٧ الذي يسمح للاجانب بحيازة ملكيات عقارية في الامبراطورية، يشكل بعض تجار ازمير الانجليز في المناطق الداخلية استثمارات كبيرة رأسمالية النمط تستخدم العمل الزراعي المنجور والآلات. وأغلب هؤلاء من المزارعين – التجار الذين يملكون في ازمير بيوتات تجارية على اتصال بلندن وليفريول ومارسيليا وهامبورج، الخ. إلا النه يبدو أن الملكيات الكبيرة الانجليزية تشهد اتجاها الى التراجع نحو أواخر القرن. ويرجع ذلك الى عدة أسباب: ندرة الأيدي العاملة، السخط الفلاحي الذي يتفجر على شكل حروب فلاحية متقطعة،عمليات قطع الطريق المتقشية والتي تصبح حالة متوطنة في الأقليم والتي تتنهي، مع ضعف مكافحة السلطات لها، الى ان يكون لها أثر مثبط على المشاريع الاستثمارية الأجنبية. وهكذا فإن قاطع الطريق الشهير تشاكيچي يشن الغارات على الريف على مدار عشر سنوات، بما يخلق حالة انعدام شبه دائم للأمن على الطرق والسكك الحديدية التي تبدأ من أزمير. وفي بداية القرن، تنتقل الحاصلات التصديرية التي ينتجها الاقليم الى ايدي وفي بداية القرن، تنتقل الحاصلات التصديرية التي ينتجها الاقليم الى ايدي البورچوازية اليونانية والأرمنية غالباً.

وتلك ظاهرة تتواجد فى أماكن اخرى. فعلى سبيل المثال، تعتبر غالبية كبار الملاك العقاريين، فى اقليم اضنه، من اليونانيين والأرمن؛ ويهيمن اليونانيون فى زراعة القطن. والأمر أكثر وضوحاً بكثير فى لبنان حيث يهيمن الموارنة هيمنة كاملة على انتاج الفاكهة وزراعة التوت. كما سوف يكون من المغرى المقابلة بشكل

عمومى بين زراعة الحبوب في وسط الأناضول والتي يهيمن عليها المسلمون في الأغلب، وزراعة المحاصيل التصديرية في المناطق المحيطية والمناطق الساحلية، والتي تمارسها الأقليات في الأغلب.

كما تبدى المدن العثمانية هي ايضاً عند منعطف القرن تبايناً اجتماعياً متزايداً، وتشهد بعضها خلال القرن التاسع عشر نمواً مثيراً، والحال ان المدن الموانيء، كاسطنبول وسالونيك وأزمير، هي التي تشهد التطور الأسرع . وفي غضون قرن يرتفع عدد سكان بيروت من ٦٠٠٠ نسمة الى ١٤٠٠٠ نسمة. وفي المدة نفسها، يزداد عدد سكان اسطنبول وأزمير ثلاث مرات ويتزايد عدد سكان سالونيك مرتين. وفي المقابل، فيما عدا بعض الاستثناءات كايسكيشيهر التي يبدو ان عدد سكانها قد زاد عشر مرات في غضون قرن، فإن عدداً كبيراً من المدن المتوسطة في المناطق الداخلية من الاناضول يبدو انها قد تميزت بركوب ديموجرافي على امتداد القرن التاسع عشر. وبالنظر الى غياب تصنيع هام، فإن ظاهرة النزوح الريفي لا تبرز.

واذا كان لا يوجد تصنيع في أماكن اخرى غير اكبر مدن الامبراطورية، فإن تدهور الحرف يعتبر بالمقابل شبه عام. ففي انقره، نجد ان ورش نسج الصوف قد اختفت تقريباً وان المدينة تصدر صوفها الخام. ويحدث الشيء نفسه في توكات بالنسبة لانتاج الأواني النحاسية الذي كان يشكل مصدراً هاماً للدخول في اوائل القرن التاسع عشر. وفي بورصا، ينتقل عدد ورش نسج الحرير من ألف الى ٥٧. وبالنسبة للمنسوجات القطنية ايضاً، كان التراجع بالغ السرعة، إلا أنه يبدو انه قد حدث استقرار عند اواخر القرن؛ وأنذاك تشكل واردات المنسوجات القطنية الاوروبية، الانجليزية اساساً، نسبة ٨٠٪ من الاستهلاك الداخلي، لكنها ان تتجاوز هذا الرقم لأنه يجرى انشاء بضع فابريقات حديثة في سالونيك وفي مقدونيا، بل ان نسج القطن يزيد في اواخر القرن. وبشكل استثنائي، تشهد بعض الانشطة

الحرفية استعادة للنشاط ايضاً، كانتاج السجاد في غربي الاناضول، لكن ذلك استثناء، يرتبط بتنظيم الانتاج والتسويق من جانب عدد من المؤسسات الكبيرة بالارتباط مع الطلب الخارجي.

ويتمثل احد الجوانب الاجتماعية الجديدة التي تقدمها المدن العثمانية الكبرى في العصر الحميدي في ظهور بروايتاريا عمالية، وتظل هذه الظاهرة قاصرة على عدد من المدن الكبرى في الامبراطورية (اسطنبول ، سالونيك، ازمير) ويظل اتساعها محدوداً. ويقدر عدد العمال في الامبراطورية في عام ١٩٠٨، في اللحظة التي نشبت فيها اضرابات الصيف الكبرى، بنحو ٢٥٠٠٠٠ عامل (من بينهم ٧٠٠٠٠ عاملة)، يتركزون بشكل رئيسى في فابريقات النسيج، ومانيفاكتورات التبغ والصناعات الغذائية. وتعتبر ظروف العمل جد صعبة، كمَّا أن يوم العمل طويل والأجور بائسة. ولا توجد منظمات عمالية، بل اندية خيرية ترعى العمال وجمعيات عمالية كالعاملي - اى عثمانى جمعيتى (جمعية العمال العثمانيين)، التي تأسست في اسطنبول في ١٨٩٤ - ١٨٩٥، وصناديق تعاضد أو صناديق للمحالين الي المعاش، تبدأ في التطور اعتباراً من ثمانينيات القرن التاسع عشر في المناجم والترسانات والسكك الحديدية وشركات الملاحة. وتتجلى الروح الكفاحية لهؤلاء العمال - من الصعب الحديث عن «طبقة عاملة» خلال تلك الفترة - من خلال اللجوء الى سلاح الاضراب؛ فعلى الرغم من أن الاضراب ممنوع، سوف نشهد خمسين توقفاً عن العمل بين عامي ١٨٧٢ و ١٩٠٨. ويرجع منشأ غالبية هذه الاضرابات الى التأخر الزائد عن الحد في دفع الأجور. والاضرابات التي تقع في المشاريع الأجنبية هي التي تقابل بالقمع الأكثر قسوة: إذ لا يجب ازعاج رأس المال الأجنبي. وفي هذه الشركات الاجنبية، فإن ظهور الوعي الطبقي، الذي مايزال جنينياً، غالباً ما يكون مقترنا بالتنافسات العرقية. وفي حالة شركة سكك حديد الأناضول، على سبيل المثال، يبرز العمال الاتراك في عدة مناسبات عداوتهم للعمال المتخصصين أو للملاحظين اليونانيين والأرمن.

وإذا كان هؤلاء العمال الجدد ما يزالون جد محدودين بحيث لا يمكنهم البروز على المشهد الحضرى بشكل حقيقى، فإن الأمر ليس كذلك بالنسبة لظاهرتين اجتماعيتين أخريين تعتبر المدينة مسرحاً لهما في اواخر القرن التاسع عشر: صعود البيروقراطية، وتطور بورچوازية بين صفوف الأقليات غير المسلمة في الامبراطورية، فتوسع جهاز الدولة ونمو الخدمات البلدية وتزايد المدارس وانشاء شركات كالدين العام أو ادارة التبغ، اللتين تستخدمان العديد من الأفراد، قد زادت عدد المستخدمين والموظفين، وأدت الى تكون طبقة متوسطة، ان تتأخر في ابداء رغبتها في الرفاهية وفي كسب الحريات.

وفى تواز مع هذه الظاهرة، فإن التوسع الاقتصادى والثقافى لأوروبا فى الامبراطورية يترافق مع صعود الأقليات غير المسلمة، خاصة اليونانيين والأرمن. وتشكل نهاية القرن التاسع عشر ويداية القرن العشرين بالنسبة لهذه البورچوازية الجديدة عصراً ذهبياً حقيقياً. ونسبة غير المسلمين تعتبر، بالفعل، اكثر قوة فى المدن، فهم يمثلون فى واقع الأمر ثلث السكان الحضريين بينما لا يمثلون غير خمس اجمالى سكان الامبراطورية. لكن التجار ورجال الأعمال والمتعهدين يخرجون من بين صفوفهم. وفى أزمير، تتشكل هذه الطبقة الاجتماعية فى الربع الأخير من القرن التاسع عشر. وفى حين ان النونانيين والأرمن قد اكتفوا فى المسابق بالعمل كوسطاء ووكلاء الشركات التجارية الانجليزية، فإنهم يبدأون فى ومنذ عام ١٨٩٣، نجد ٩٧ شركة تجارية تخص يونانيين وأرمن فى ازمير، و ٣٤ شركة فى آيدين. ولا تتعلق هذه الهيمنة على الانشطة التجارية والاقتصادية إلا شركة فى آيدين. ولا تتعلق هذه الهيمنة على الانشطة التجارية والاقتصادية إلا بالاقاليم الساحلية : ففى وقت واحد يحتكر اليونانيون تجارة صوف آنجورا ويهيمن الأرمن على تجارة الترانزيت، فى انقره. ولما كانوا يمثلون ثلث سكان المينة، فإنهم يهيمنون على كافة الانشطة التجارية.

ومنذ ذلك الحين يعتبر وضع اليونانيين والأرمن سائداً في التجارة الخارجية، وكذلك في الانشطة المصرفية والصناعية. والحال أن «التعداد»الصناعي الأول للامبراطورية العثمانية والذي تم الاضطلاع به في ١٩١٧ – ١٩١٥، سوف يؤكد هذا الاتجاه: فنسبة ٥٠٪ من الرساميل المستثمرة في المنشئات الصناعية التي شملها التعداد تخص اليونانيين، ونسبة ٢٠٪ تخص الأرمن، ونسبة ٥٪ تخص اليهود. واليقية موزعة بين الأجانب (١٠٪) والاتراك (١٥٪). وبعبارة اخرى، فعشية الحرب العالمية الأولى، يسيطر العثمانيون غير المسلمين على ثلاثة ارباع الرساميل الصناعية.

وهذه المكانة التى يتم احتلالها فى الانشطة الاقتصادية تجد مكانة مناظرة لها فى المجال الثقافى: ففى جميع الانحاء، يعتبر عدد المدارس والتلاميذ لدى اليونانيين والأرمن العدد الأعلى، نسبة الى عددهم بين السكان. وهكذا، ففى ولاية ازمير، التى تضم ١,١ مليون مسلم فى مقابل ٣٠٠٠٠ مسيحى، كان التلاميذ الذين يترددون على المدارس الثانوية ٣٠٠٠ و ٧٣٠٠ بحسب الترتيب. ونجد نسبأ مماثلة فى أنقره وأرضروم وقونيه، الخ. اما فيما يتعلق بالسكان اليهود فى الامبراطورية، فإن التعليم المدرسى هنا ايضاً يعتبر مرتفعاً نسبياً بفضل المدارس التى انشأها التحالف الاسرائيلى العالى.

والمشهد الحضرى للمدن العثمانية في بداية القرن يحمل بوضوح علامة هذه التطورات الاجتماعية. فتطور البيروقراطية والمركزة الحميدية يستتبع انشاء بنايات عامة «حديثة» في وسط المدينة: محافظات (حكومة قوناغي) أو بلديات، مستشفيات، مدارس، تكنات، محطات السكك الحديدية. وتظهر البنايات الأولى من هذا النوع في انقره في عام ١٨٨٢، وفي افيون في عام ١٨٩٦، وفي تشوروم في عام ١٩٠٠، وما يثير الانتباه هو التماثل المعماري لهذه البنايات: فمن ادرنه الي بيروت أو الي دمشق، نجد ان الاسلوب الكلاسيكي الجديد الواحد هو الذي

ينتصر. والمجلات المصورة في ذلك العصر، كمجلة «معلومات»، مليئة بصور هذه البنايات، التي يقصد بها ان تكون شاهداً على عصرية ووحدة الامبراطورية.

ويجد تحديث الاطار الحضرى ترجمة له في تحسن التنظيم (رصف الشوارع، الانارة المدينية، شبكات الصرف الصحى) وتنظيم طرق المواصلات. ويجرى شق جادات واسعة، كالاستاسيون جاده سي (جادة محطة السكك الحديدية) في انقره، والتي تفتح المدينة امام العربات التي تجرها الجياد. ومنذ ذلك الحين، يصبح بالامكان الاقامة على مشارف المدن، حيث تظهر الضواحي السكنية. كما يحمل السكن الحضرى علامة هذه التطورات. فإلى جانب البيوت العثمانية التقليدية، تظهر بيوت حديثة متعددة الطوابق. ونحو عام ١٩٠٠، تشير السيرورة، التي بدأت في ستينيات القرن التاسع عشر في ازمير أو في افيون، الى تباين بالغ الوضوح في السكن. وفي انقره، تبدأ الظاهرة بشكل جد متأخر، اعتباراً من اواخر القرن، وتواصل المدينة الاحتفاظ بجانب كبير من تجانسها، وتظهر حول المدن الكبرى مناطق استجمام تذهب اليها البورچوازية اليونانية والأرمنية وكبار الموظفين العثمانيين خلال الصيف. وتلك هي حالة مدينة كفوتشا (فوسييه)، حيث يشيد اغنياء أزمير اليونانيون بيوتاً جميلة من الحجر في اواخر القرن، وفي اسطنبول، اغنياء أزمير اليونانيون بيوتاً جميلة من الحجر في اواخر القرن، وفي اسطنبول، تنتشر «دور اقامة ثانوية» على ضفاف البسفور وجزر الأمراء.

#### اسطنبول والثقافة العثمانية

لقد قيل من باب المزاح ان الامبراطورية العثمانية تنقسم الى عالمين: اسطنبول وبقية الامبراطورية. وصحيح تماماً ان العاصمة تشكل في حد ذاتها عالماً على حدة بحكم وضعها وامتدادها الجغرافي وثراء تاريخها ودورها السياسي والثقافي. وفي الوقت نفسه، فإننا نجد فيها اتجاهات التطور الاجتماعي الملاحظة في حالة المدن العثمانية، وإن كان بشكل ضخم ومسرف بما يتناسب مع ابعاد المدينة نفسها.

فقد شهدت اسطنبول نمواً ديموجرافياً سريعاً خلال القرن التاسع عشر، اذ انتقلت من ٣٩١٠٠٠ نسمة في عام ١٩٤١ إلى ١٩٠٠٠ نسمة في عام ١٩٨١، التصل الى مليون نسمة نحو عام ١٩٠٠. وهي زيادة لاشك انها ترجع الى النزوح الريفي بأكثر مما ترجع الى النمو الطبيعي للسكان، كما انها ترجع، بشكل اكبر، الى ظاهرة الهجرة (يصبح النمو بالغ السرعة بعد عام ١٩٨٧). كما ان تدفق الاجانب قد لعب دوراً. فهم يقدرون بـ ١٣٠٠٠ نسمة في عام ١٨٨١، اى نسبة ٣.٥١٪ من السكان، وهو رقم يبدو بالغ الارتفاع، إلا أننا يجب ان ندرج فيه العثمانيين غير المسلمين العديدين الذين حصلوا على حماية السفارات في نفس الوقت الذي حصلوا فيه على جوازات سفر اجنبية. والحال أن احصاء عثمانيا اجرى في عام ١٨٨٦ بالنسبة لمدينة اسطنبول يقدم التوزيع العرقي والطائفي التالى: المسلمون، ٤٤٪، اليونانيون، ٥.٧١٪، الأرمن، ١.٧١٪، اليهود، ١.٥٪. ومن ثم، فنحو اواخر القرن، نجد ان السكان العثمانيين للعاصمة موزعون بشكل شبه متساو الى مسلمين وغير مسلمين.

وقد اكتسب الاتساع الجغرافي للعاصمة سرعة جد بالغة في الشطر الثاني من القرن التاسع عشر. وهو لا يتعلق بذلك الجزء من المدينة الواقع الى جنوبي قرن الذهب، ستامبول، والذي لا يتجاوز الأسوار البيزنطية، بل يتعلق بالضواحي الشمالية، خارج بيرا. ويتم النمو الحضري على محورين: شمال ساحة تقسيم، حيث يجرى تشييد احياء شيشلي السكنية، وعلى طول البسفور، حول ضاحية بيشيكتاش وعند قصرى دولا باختشى ويلدز السلطانيين. وانطلاقاً من الساحل، يبدأ النسيج الحضرى في اجتياز الروابي في اتجاه الشمال الغربي للارتباط بالاحياء الجديدة.

وتتسع المدينة، لكن تحديث المواصلات يؤدى في الوقت نفسه الى تقارب احيائها المختلفة. ويتميز الثلث الأخير من القرن التاسع عشر بتوسع الملاحة بين

ضفتى البسفور (فى عام ١٩٠٩، يؤدى الخدمة ستة وثلاثون مركباً)، وبظهور عربات الترام المقطورة، وبتشغيل جسر جديد على قرن الذهب فى عام ١٨٧٥ وبانشاء خط سلكى للمترو بين جالاتا وبيرا، دون نسيان تغلغل السكك الحديدية فى المدينة مع وصول اكسبريس الشرق فى عام ١٨٨٨ وانشاء محطة سيركيجى الجديدة للسكك الحديدية فى السنة التالية. ومظاهر التقدم هذه كلها تسمح باختلاط يومى للسكان دون أن تؤدى مع ذلك الى صهر لهم فى قالب واحد.

على العكس، فوقع الحداثة يميل الى زيادة التباين بين احياء اسطنبول، اساساً على جانبى قرن الذهب. فالجزء الشمالى (جالاتاوبيرا) قد استفاد، في عصر التنظيمات، من التحسينات المترتبة على انشاء بلدية تجريبية (الدائرة السادسة)، تنتعش بوجه خاص على يد الاقليات، وأحرز بشكل ما تقدماً على بقية المدينة فيما يتعلق بالتجهيزات (الانارة بالغاز، الامداد بمياه الشرب، شبكة الصرف الصحى)، وبالنزعة الحضرية (فتح الحدائق وانشاء خطوط جديدة التنظيم سهل عليها حريق بيرا الكبير في عام ١٨٨٠) وبانشاء بنايات جديدة كالمستشفيات أو فندق المدينة. وفي مقابل الصور التقليدية لمساجد ستامبول، تقدم باى أوغلو مظهراً اكثر حداثة وغربياً، ببناياتها الجديدة ومكاتبها وينوكها ومسارحها وفنادقها ومحالها التجارية. وتبدو المدينة العتيقة اقل دينامية، ويؤدى كل حريق جديد الى نزوح الى شمالى قرن الذهب، ويترك في النسيج الحضرى ثغرات الاحياء المهجورة والدروب غير الواضحة المعالم.

على انه لا يجب تصور اننا نجد، اذ ننظر الى جانبى قرن الذهب، مدينة اوروبية ومسيحية، من جهة، ومدينة تركية ومسلمة، من الجهة الأخرى. فاسطنبول، كما اعيد الى الأذهان مؤخراً، ليست مدينة كواونيالية، بل هى نتاج تطور معقد. (٧) ففى احياء الشمال (جالاتا، بيرا، طب خانه، الخ)، يمثل العنصر المسلم فى اواخر القرن نسبة ٢١٪ من السكان. ويمكن تفسير وجوده بمشاركته فى حركة الاعمال

الاستثمارية وكذلك بجاذبية القصور السلطانية التى تركز نسبة قوية من المسلمين بين بيشيكتاش وروميلى حصارى، وفي المقابل، في الجزء العتيق من المدينة، يمثل المسلمون نسبة ٥٥٪ من السكان ومن ثم فإنهم بعيدون عن أن يشكلوا غالبية ساحقة. إلا انه صحيح ان الاتجاه الذي يرتسم في اواخر القرن يتميز بنزوح من جانب اليونانيين والأرمن واليهود الى الأحياء الحديثة. وعلى سبيل المثال، فإن الاثرياء اليونانيين في الفنار، حيث توجد البطريركية، يميلون اكثر الى الاقامة في المساكن الجديدة في شمال باى أوغلو أو في جزر الأمراء.

ومن ثم فعلى مستوى «المدنية» بشكل خاص يحدث التباين بين جانبى قرن الذهب. فالاجانب، القليلون جداً فى ستامبول (٥. ١٪ من السكان)، يسكنون فى باى اوغلو حيث تكون لهم الصدارة. وتشهد الصفوات الكوزموبوليتية فى عهد عبدالحميد «عصرها الجميل». وجبروت البعثات الديبلوماسية المقيمة فى وسط المدينة يسمح لها بادارة شئون حياتها فى أمن كامل. وتعتبر جادة پيرا الرئيسية المدينة يسمح لها بادارة شئون حياتها فى أمن كامل. وتعتبر جادة بيرا الرئيسية المستقلال جاده سى)، المفعمة بالحركة دائماً، الجادة الرئيسية التى تزدهر فيها المحال التجارية الفاخرة والبارات والمقاهى ومحال بيع الحلوى الرائجة. انه عصر المسارح والمطاعم الانيقة والأندية. كما تصبح باى أوغلو مكاناً اساسياً السياحة الدولية كما يشهد على ذلك بناء عدة فنادق كبرى فى ذلك العصر، اشهرها فندق بيرا پالاس. والكلام يدور بالفرنسية فى كل مكان. ويجرى تقليد الغرب فى عاداته وتسرياته وموضات ازيائه.

وعبر احياء شمالى قرن الذهب هذه تدخل طبقات ستامبول المتوسطة في التصال مع الحداثة، وعبر موشور التمييز تنشأ مع الحضارة الغربية علاقة هي في أن واحد علاقة افتتان ورفض. افتتان بالترف والرفاهية وتحرر اساليب السلوك واستقلال المرأة وتنوع اشكال التسلية ووفرة اماكن اللهو. لكننا نجد في الوقت

نفسه ان الاخلاق التقليدية، التى تتعرض لصدمة عميقة من جراء هذه السلوكيات الاستعراضية، تميل الى التشدد. والرواية التركية، التى تظهر فى ذلك العصر، تترجم هذه المشاعر المتناقضة: فهى تستهدف بشكل عام الاتراك المبالغين فى الاقتداء بالغرب وذلك بتشهيرها باساليبهم المثيرة للسخرية وبالذيلية التى يبدونها تجاه كل ما يجيىء من الغرب، الى درجة تنذر بالتنكر لتقاليدهم.

وباارغم من الرقابة، فإن الحياة الثقافية في اسطنبول حول عام ١٩٠٠ تظل مفعمة بالحركة، وبالرغم من ارتفاع النبرة الاسلامية السائدة، فإن (الحياة الثقافية) تعتبر مشربة، اكثر من ذي قبل، بمثل الغرب. وتشارك مدن مثل سالونيك وازمير وبيروت كل بطريقتها في الوثبة الثقافية، لكن اسطنبول هي التي تظل المركز الأنشط على مستوى النشر والفنون والافكار.

وتتقدم الصحافة والنشر بشكل ملحوظ في عصر عبدالحميد. ويمكن قياس مظاهر التقدم هذه بعدد دور النشر – التي تنتقل من ٤٥ في عام ١٩٨٨ إلى ٩٩ في عام ١٩٠٨ – أو ايضاً بعدد الكتب الصادرة : ففي عصر محمود الثاني، يبلغ المتوسط السنوي للكتب المنشورة ١١ عملاً. وينتقل هذا المتوسط الي ٤٣ في عهد عبدالمحيد، والي ١١٦ في عهد عبدالحميد. وفيما يتعلق بالصحافة، فإنه اذا كانت الصحف اليومية قليلة العدد، فإنها تصل الي عدد نسخ هام قياساً الى العصر: ١٠٠٠ نسخة بالنسبة لصحيفة إقدام، و ١٠٠٠ نسخة بالنسبة لصحيفة إقدام، و ١٠٠٠ تقييم نقدي، فإنها تسهم في نشر عادة قراءة صحيفة كل يوم بين صفوف الصفوات تقييم نقدي، فإنها تسهم في نشر عادة قراءة صحيفة كل يوم بين صفوف الصفوات العثمانية. وبالنسبة الجمهور الواسع، توجد منذ ذلك الحين مجلات مصورة، كمجلة معلومات شبه الرسمية الى حد بعيد والتي تطمح الى لعب دور مجلة «ليللوستراسيون»

وما يميز محتوى كتب وصحف ذلك العصر هو الانفتاح الأوسع على العالم الغربي. ومن ثم فإن الاتجاه الذي اتَّخذَ في عصر التنظيمات يجد امتداداً له، بل وريما يكون قد ازداد حدة من جراء ظاهرة الرقابة. فالادباء والكتاب الاجتماعيون والصحفيون، الذين يخشون من الاقتراب من موضوعات السياسة الداخلية، يطورون كما يحلو لهم الموضوعات البعيدة عن السياسة والدولة العثمانية، التي سوف يبحثون عنها على الأغلب في اوروبا وفي امريكا. ونلحظ على سبيل المثال، في مجال النشر، ان نسبة الكتب المترجمة تزيد بشكل محسوس. فحتى عام ه١٨٧، كانت نسبة المؤلفات المترجمة من لغة اجنبية الى التركية ٤.٦٪ قياساً الى مجموع الكتب الصادرة منذ ادخال الطباعة. وفي عصر عبدالحميد، تنتقل هذه النسبة الى ٢٣٪. كما ان نوع الاعمال المترجمة يتغير. ففي زمن التنظيمات، كانت الكتب المترجمة قليلة، لكنها كانت كبرى اعمال الأداب الأوروبية. ويعد عام ١٨٨٠، نجد ان الاعمال المترجمة، عن الفرنسية اساساً، تعتبر في غالبيتها كتباً شعبية تتمتع بتوزيع واسع، وروايات اخلاقية وقصص مغامرات وكتب خيال علمي. وفي الصحافة المصورة، تكشف صور الغرب للقراء العثمانيين عالم الثورة الصناعية والسكك الحديدية والأعمال الانشائية الكبرى. وهكذا، فبالرغم من الرقابة، أو ربما بسببها جزئياً، تواصل الحداثة الغربية شق طريقها الى الأذهان.

وبوجه عام، تنيخ الرقابة بكلكلها على الحياة الفكرية والفنية في العصر الحميدي. وهكذا فإن المسرح العثماني، بعد أن شهد فترة رائعة في بداية سبعينيات القرن التاسع عشر بدفع من ارمني، هو جولو أجوب، يجد نفسه تحت الرقابة الشديدة بعد عام ١٨٨٤. فلم يعد يجرى عرض شيء آخر غير مسرحيات القودقيل الفرنسية. لكن الدولة لا تملك العمل السلبي وحده. فعبد الحميد يأمر بانشاء مسرح في يلدن، حيث يجتذب الفرق التمثيلية والفرق الموسيقية الغربية ويتم اداء اوبرات ايطالية . وحتى اذا كان ذلك يخص القصر قبل كل شيء، فإن اسطنبول تستفيد ايضاً من مجيىء هؤلاء الفنانين الأجانب. ومن جهة اخرى، فإن

مدرسة الفنون الجميلة (صنائع – اى نفيسه مكتبى)، التى انشئت فى عام ١٨٨٨ والتى يرأسها رسام وعالم آثار شهير، هو عثمان حمدى، تقدم دروساً فى النحت والعمارة والرسم لتلامذة غير مسلمين اساساً. ويعتبر وجود الاقليات والاجانب فى الحياة الثقافية احدى السمات المثيرة لذلك العصر، وهكذا ففى مجال المسرح، كانت غالبية مخرجى الفرق ومصممى المشاهد والمثلين من الأرمن، وكان عدد كبير من المعماريين أو من الموسيقيين من الأجانب، ويبقى ان هناك سعياً، فى جميع المجالات، الى استلهام الغرب. ففى مجال الرسم، نجد ان عثمان حمدى، الذى تتلمذ على ايدى چيروم وبولانچيه، يستمد الهامه من الروح حمدى، الذى تتلمذ على ايدى چيروم وبولانچيه، يستمد الهامه من الروح الاستشراقية» للرسامين الأوروبيين المعاصرين، وفى الوقت نفسه يرتسم منذ ذلك العصر رد فعل ضد اتجاه التغريب، وعلى سبيل المثال، فى مجال العمارة، تظهر فى عهد عبدالحميد المحاولات الأولى الرامية الى اعادة مكانة معينة للقيم والمفاهيم التقليدية.

وتحدث الظاهرة نفسها في الأدب. فالمؤثرات الأوروبية، التي تغلغلت في ادب عصر التنظيمات، تصل الى اوجها في الحركة المسماة بـ«الأدب الجديد» (ادبيات الى جديدة) التي تحشد، حول مجلة «ثروة – اى فنون» (ثروة الفنون) التي يحركها توفيق فكرت، عدداً معيناً من الشعراء والكتاب. وإذ يستلهمون الرمزية، فإنهم يمارسون الفن الفن ويكتبون بأسلوب مدروس تدخل فيه كثرة من المصطلحات النادرة ذات الأصل العربي أو الفارسي، وفي العصر نفسه، يجرى تطبيق مفهوم أخر تماماً للتغريب من جانب كاتب موسوعي، هو احمد مدحت. فهذا الأخير يسعى الى ان ينقل الى العدد الأكبر من القراء، بشكل ميسور وبلغة بسيطة، العناصر الأساسية الحضارة الأوروبية. وفي وجه نخبوية شعراء «ثروة – اي العناصر الأساسية للحضارة الأوروبية. وفي وجه نخبوية شعراء «ثروة – اي الوروبا الجماهير.

ونحو أواخر القرن التاسع عشر، سوف تتجه مجموعة من العلماء والكتاب الى توجيه الحياة الثقافية في اتجاه آخر، هو البحث عن ثقافة قومية خاصة بالاتراك. وهذا التيار، يتأثر من جهة، بالبحوث التركية الأوروبية التي تزداد كثافة في أواخر القرن التاسع عشر خاصة مع فك رموز اقدم آثار اللغة التركية، نقوش اورهون(^)، و ، من جهة اخرى، بهجرة مثقفين مسلمين من روسيا الى اسطنبول، يحملون معهم فكرة الوحدة اللغوية والثقافية للشعوب التركية. ومنذ ذلك الحين تحتل مسألة تنقية وتبسيط اللغة التركية بؤرة المناقشات. والحال ان كاتبا من اصل الباني، هو شمس الدين سامى، وهو صاحب عدة قواميس، يدافع عن لغة بسيطة، قريبة من اللغة التي يتكلم بها الشعب، ومتحررة من الاستعارات العديدة من العربية أو من الفارسية. والواقع ان تيار «الأدب القومي» الذي يولد في ذلك العصر يجد، بشكل ما، بيانه مع الصدور الذي حدث في عام ١٨٩٧، غداة الانتصار العسكري على اليونان، لديوان «اشعار تركية» (تركتشه شعرلير) لمحمد امين. ويعتبر ذلك العام عاما هاما في تاريخ الأدب التركي: فالكاتب يستخدم لغة بسيطة، قريبة من لغة الشعب، للتعبير عن مشاعر وطنية سامية؛ كما انه يستخدم، بدلاً من العروض العربي، المالوف في الشعر العثماني العظيم، الوزن المقطعي التركي التقليدي. وهناك نقطة هامة أخرى اخيرة: فهو يشيد في اشعاره بسمو الاتراك (لا العثمانيين): «تركى أنا؛ كريم اسمى، كريم عنصرى».

# صعود الأخطار الحركات القومية، المشكلة الأرمنية

نحو اواخر القرن، نشهد عودة لثورة القوميات. ففى الولايات الأرمنية نجد أن اعمال العنف، المتوطنة، تحتد فجأة فى اواخر عام ١٨٩٤ فى اقليم ساسون، وعلى مدار عامين، سوف تتعاقب اعمال التمرد والقمع فى الاناضول الشرقية وفى

اسطنبول، بما يشير الى قرة النزعة القومية الأرمنية. وفي البلقان، تنتقل اللجان الثورية الى الفعل نحو العصر نفسه: فالتنظيم الثورى الداخلى لمقنونيا (١٨٩٣) سرعان ما يتلوه تنظيم خارجى، دون نسيان الاتنيكا هيتاريا اليونانية والمنظمات الصربية، التى تطالب كلها بأرض واحدة. وفي جزيرة كريت، التى تتمتع منذ عام ١٨٦٨ بوضعية حكم ذاتى، فإن اللجان الكريتية تعمل في تنسيق مع ايتنيكا هيتاريا لربط الجزيرة باليونان : وفي مايو ١٨٩٦، تصبح كريت فريسة لتمرد شامل، والحال ان عبدالحميد الذي يمارس السلطة الشخصية وينتهج سياسة المركزة منذ خمس عشرة عاماً، لا يتوصل من ثم الي عرقلة طموحات قوميات الامبراطورية الى الاستقلال والى الحرية.

ومن بين المشكلات الثلاث التي سوف تعاود الظهور نحو عام ١٨٩٥، فإن المشكلة الكريتية وحدها هي التي سوف تسوي بسرعة. ففي بداية عام ١٨٩٧، يجر اندفاع الطموحات في كريت وفي مقدونيا الحكومة اليونانية الي حرب ضد العثمانيين سرعان ما تتحول الي كارثة بالنسبة للجيوش اليونانية ((مايو - يونيو ١٨٩٧). ويشكل ذلك انتصاراً عسكرياً للعثمانيين، يزيد كثيراً من هيبة السلطان ويثبت كفاءة المستشارين العسكريين الألمان، الا أنه يتعذر تحويله الي نجاح ديبلوماسي، لأن الدول تفرض بالنسبة لكريت حكماً ذاتياً تحت اشراف اوروبا. وحتى اذا كان العلم التركي يبقى بشكل رمزي، فإن الامبراطورية العثمانية تخسر كريت، ويبدأ نزوح المسلمين من الجزيرة صوب غربي الاناضول.

أمًا مقدونيا فإنها سوف تظل عثمانية حتى عام ١٩١٢، لكن ثمن ذلك سوف يكون مصاعب جسيمة! مقدونيا؟ انها ارض تمتد عبر البلقان من البانيا الى ثراس، وتضم ثلاث ولايات: كوسوڤو وموناستير وسالونيك. ارض تتجاور فيها اعراق متعددة: اتراك، البانيون، يونانيون، صربيون، بلغاريون، يهود، غجر، قالاشيون، وتتقابل فيها الاديان، ليس فقط الاسلام والمسيحية، وانما ايضاً، داخل

الارتوذكسية، الاسقفية البلغارية والبطريركية اليونانية، ارض لأربع دول، صربيا وبلغاريا واليونان والامبراطورية العثمانية، ناهيك عن رومانيا المهتمة بالاقلية القالاشية وعن ظهور نزعة قومية مقدونية صرفة ترفض دعاوى جميع الدول المجاورة. وهذا الطرف أو ذاك يتحدث عن حقوق تاريخية في ارض واحدة، متذرعاً إما بمملكة فيليب الثاني والاكسندر المقدونية او ببلغاريا الكبرى التي تتحدث عنها معاهدة سان ستيفانو والتي تشمل الجزء الأكبر من الأرض المقدونية.

واعتباراً من اواخر القرن التاسع عشر، تصبح مقدونيا مسرح مواجهات دامية بين اعضاء اللجان الثورية (كوميتاجي). وتتراوح اساليب الارهابيين بين ذبح قرى بأكملها وهجمات مثيرة على القطارات، مروراً بعمليات الاختطاف في مقابل فدية، وحرق المساجد أو الكنائس والسطو، الخ. وهكذا فإن النزاع سوف يستمر، بهذه الدرجة أو تلك من الكمون، حتى نشوب الحروب البلقانية، مع تفجرات شرسة احياناً، كما في ١٩٠٧ – ١٩٠٣، عندما يفجر التنظيم الداخلي تمرداً حقيقياً حول مدينة موناستير. وتبقى السيادة العثمانية على الولايات الثلاث قائمة، وإن كان بشكل يتزايد هشاشة، وذلك من جراء تدخل الدول في البلقان، والتي لا تريد المغامرة بالمواجهة، ففي مناسبتين نجد أن النمسا - المجر وروسيا، وهما الدولتان المهتمتان على نحو مباشر بتطور البلقان، تتفاهمان على ابقاء الوضيع القائم: مرة اولى في سان بطرسبورغ في عام ١٨٩٧، ومرة ثانية في عام ١٩٠٣ في مورزتيج حيث يضع فرانسوا- چوزيف ونيقولا الثاني برنامج اصلاحات بالنسبة لمقدونيا ينص، بين امور اخرى، على انشاء جندرمة دولية. وسوف ينجح عبدالحميد في ابقاء مقدونيا تحت السيادة العثمانية، واكن ليس دون تفجرات للعنف وليس دون تدخل متزايد من جانب الدول الأوروبية. على أن تطور الحركة القومية الأرمنية بوجه خاص هو الذي يبدو في اواخر القرن التاسع عشر شاغلاً مهماً بالنسبة للدولة العثمانية.

فمنذ منتصف القرن، تغير المجتمع الأرمني تغيراً عميقاً. فقد شهد بقظة ثقافية تتميز بتطور الشبكة من المدارس الحديثة، وارسال الأرمن الشبان الى اوروبا وتكاثر الكتب والصحف الصادرة بالأرمنية. وقد ادت هذه النهضة الثقافية الى اعتماد دستور، في عام ١٨٦٠، هو اللائحة الأرمنية التي اختزات السلطات التقليدية للبطريرك لحساب البورچوازية. وتتميز المرحلة الثانية بميلاد الحركة القومية الأرمنية في بداية ستينيات القرن التاسع عشر. ففي شرقي الاناضول، القومية الأرمنية عرائض بين السكان الأرمن. وتتفجر انتفاضات، محدودة بعد، كما يجرى توزيع عرائض بين السكان الأرمن. وتتفجر انتفاضات، محدودة بعد، كما في زيتون في عام ١٨٦٢. وسوف يتواصل هذا الغليان حتى انعقاد البرلمان العثماني في عام ١٨٧٦ والذي يتيح للنواب الأرمن فرصة عرض طموحات جاليتهم في الحصول على الاصلاحات والأمن، الخ.

وهذه العناصر التي نرصدها في بدايات النزعة القومية الأرمنية (تطور المدارس، التجديد الأدبي، التذمر) نجدها في نقطة انطلاق جميع الحركات القومية في الامبراطورية. فأولاً، هناك جغرافية الاستيطان الأرمني في الامبراطورية العثمانية، والتي تجعل السكان الأرمن في الاناضول الشرقية وفي قيليقيا متداخلين بشكل وثيق في النسيج الديموجرافي المسلم. ومن جهة اخرى، ففي الولايات الشرقية الست الأكثر ازدحاماً بالأرمن، نجد ان هؤلاء الأخيرين لا يشكلون بحال في اواخر القرن غالبية السكان. فالأرمن والاتراك والاكراد والشراكسة يتجاورون في قرى واحدة، وفي مدن واحدة.

وتجدر الاشارة الى واقع آخر هو أن الأرمن، بشكل أكثر من اية اقلية غير مسلمة اخرى بلاشك، يندمجون في الهيكل السياسي والاداري للدولة، ومنذ الانتفاضة اليونانية، التي ترتب عليها اختزال جانب كبير من النفوذ السياسي ليونانيي الامبراطورية، نجد أن الأرمن يحتلون مكانة هامة في الكادر السياسي الملحق بالقصر أو بالباب (العالى). كما انهم عديدون في المؤسسات المحلية التي

اقامها قانون ١٨٦٤. وهم موجودون في المجالس البلدية والمحاكم ويقدمون خبراء في مجال الشئون المالية، ومترجمين، وفنيين في خدمات الصحة والزراعة. وهكذا فإن مكانتهم تصبح أكبر في الدولة في عين اللحظة التي يصبح فيها وعيهم بهويتهم القومية أكثر حدة.

والسمة الثالثة التي تحدد اصالة المسألة الأرمنية هي نوع الصلات التي يحتفظ بها السكان الأرمن مع الخارج. فهم مرتبطون بوجود دياسبورا أرمنية، في اوروبا، قديمة بالفعل، تتمتع ببؤر رائعة الثقافة القومية، كالبؤرة التي اوجدها الميخيتاريون في البندقية. ومن جهة اخرى، فإن العلاقات مع القوقاز والروابط مع أرمن روسيا تعتبر وثيقة، ومن القوقاز ينتشر الناس والأفكار في الاناضول الشرقية حتى قبل ان تصل الى اسطنبول. واخيراً، فإن الجالية الأرمنية قد تغلغلت في صفوفها البعثات التبشيرية تغلغلاً واسعاً، خاصة البعثات التبشيرية البروتستانتية الأمريكية، وهكذا، فعن طريق انفتاح صفواته على العالم الخارجي، يتميز المجتمع الأرمني، خاصة المجتمع الارمني في الاناضول الشرقية، عن المجتمع الاسلامي المحيط به.

واعتباراً من عام ١٨٧٨، تكتسب المسألة الأرمنية طابعاً دوليا وتتجذر الحركة القومية. وخلال المفاوضات على معاهدات الصلح (سان ستيفانو وبرلين)، كان الأرمن قد ارسلوا وفوداً للاعراب عن رغبتهم في الاصلاحات وفي حكم ذاتي على غرار الحكم الذاتي الممنوح للبنان في عام ١٨٦٠. وفي سان ستيفانو، فإن روسيا هي التي كان عليها السهر على تطبيق الاصلاحات في ارمينيا التركية؛ وفي برلين، تقع تلك المسئولية منذ ذلك الحين على كاهل الدول الأوروبية (المادة ٢١). وفي تلك الاثناء، وبموجب اتفاقية قبرص، تعهدت بريطانيا العظمى بالعمل على تطبيق الاصلاحات والدفاع عن الاناضول الشرقية ضد اي هجوم، ومن ثم ضد الخطر الروسي.

ومنذ ذلك الحين، فإن الولايات الأرمنية تصبح عنصراً من عناصر التنافس الانجليزي - الروسي. فعبر السهل الأرمني، تهدد روسيا الهند الانجليزية. وتنزعج بريطانيا العظمى من الاندفاع العسكرى الروسي انطلاقاً من القوقاز ومن استخدام روسيا لفكرة حماية الأرمن. وتحت ضغط من رأى عام اثير اهتمامه على نحو قوى بمصير السكان الأرمن، فإنها تجهد في الضغط على الحكومة العثمانية حتى تضطلع بالاصلاحات التي وعدت بها؛ وسعياً الى تحقيق هذه الغاية، سوف يجرى ارسال مستشارين عسكريين انجليز الى الاناضول الشرقية في ١٨٧٨ - بحوفاً من ان تكون هذه المعركة من اجل الاصلاحات بالنسبة للانجليز وسيلة التواجد في الاناضول الشرقية، فإن الروس يعارضون بشكل شبه منهجي المشاريم البريطانية.

والواقع ان تجذر الحركة القومية الأرمنية بعد عام ١٨٧٨ يرتبط الى حد بعيد بالتحليل الذى اجراه المثقفون الأرمن للاستقلال البلغارى: فقد تم الحصول على هذا الاستقلال بفضل اوروبا، فعلاً، لكنه تم اساساً بفضل الأساليب العنيفة التى لجأت اليها «اللجان» الثورية البلغارية. وهكذا فإن «النموذج البلغارى» يهيمن على تقكير المناضلين الأرمن، خاصة اولئك الذين سوف يتجهون الى انشاء المنظمات الأولى، والواقع ان الاحزاب الثورية الأولى تبدأ في الظهور في اواسط ثمانينيات القرن التاسع عشر: حزب ارميناكان الذي تأسس في قان في عام ١٨٨٠ على ايدى عدد من المربين، ثم الحزبان الكبيران اللذان، خلافاً للحزب الأول، سوف يجرى تأسيسهما على ايدى ارمن من القوقاز ليس لهم مع ارمينيا التركية غير القليل من الروابط: الهيئتشاق (الجرس) الذي تأسس في چنيف في عام ١٨٨٠ ، والداشناق (الاتحاد الثورى الأرمني) الذي تأسس في عام ١٨٩٠ في تقليس.

وبالرغم من بعض الخلافات (الهينتشاق على سبيل المثال هو وحده الذي يتحدث عن الاستقلال وينادى باتحاد السكان الأرمن في تركيا وروسيا وايران)،

فإن الحزبين الكبيرين تجمع بينهما نقاط مشتركة كثيرة: فهذان الحزبان اللذان تأسسا على ايدى مثقفين منفصلين عن الجماهير، يستلهمان الشعبية الروسية ويتبنيان الاشتراكية بشكل سافر. وهما يؤيدان اللجوء الى الأرهاب والنضال المسلح لتحقيق اهدافهما ويريان ان من الواجب تسليح الفلاحين الأرمن لتنظيم الدفاع عن انفسهم. كما انهما يعتمدان كثيرا على المساعدة التى يمكن للغرب تقديمها لقضيتهما، وسوف يتمثل جانب من نشاطهما فى الاضطلاع بدعاية مكثفة لدى الرأى العام والشخصيات السياسية الغربية. وتتمثل العلامة الأولى للنشاط الثورى فى قيام الهينتشاق بتنظيم مظاهرة فى عام ١٨٩٠ فى اسطنبول فى حى كوم قابى للتنديد بالمصير البائس لأرمن الاناضول الشرقية.

فما الموقف الذي سوف يتخذه عبدالحميد في وجه صعود النزعة القومية الأرمنية؟ بالنسبة للسلطان، فإن المشكلة الأرمنية، مأخوذة برمتها، تعتبر مشكلة اخرى من المشكلات القومية تضاف الى المشكلات اليونانية والصربية والبلغارية. وبعبارة اخرى، فإنها تمثل خطراً جديداً يهدد وحدة اراضى الامبراطورية ويتيح للاول الأوروبية فرصاً جديدة للتدخل، وإذا يلزم، استفادة من التجارب السابقة، سحق البنور الأولى للنزعة القومية لدى الأرمن قبل فوات الأوان. والحال ان المشكلة الأرمنية. عند النظر اليها من الزاوية الاقليمية، هي مشكلة الاناضول بوجه علم، والاناضول الشرقية بوجه اخص، وينظر الأرمن الى كل تراجع عثماني في البلقان بوصفه عامل تشجيع لهم، بينما ينظر اليه القادة العثمانيون بوصفه سبباً المنافياً لتوطيد سيطرتهم على الاناضول. وبعد عام ۱۸۸۸، فإن الاناضول الشرقية تصبح مهددة من الداخل من جانب الروس والانجليز، ومهددة من الداخل من جانب الروس والانجليز، ومهددة من الداخل من

وتحاول الدولة العثمانية الرد على هذه التهديدات بما يميزها من معوقات هيكلية: الحالة غير الممتازة للأوضاع المالية، الحالة الرثة للطرق والمواصلات،

الفساد، الخ. وسوف يتميز رد اول بطابع ديموجرافي: وهو يتمثل في استخدام المهاجرين القادمين من روسيا في تعزيز العناصر الاسلامية، خاصة على طول الحدود مع امبراطورية القياصرة، ويتمثل رد آخر، سياسي – عسكري، في انشاء وحدات الحميدية في عام ١٨٩١، والمنظمة وفق نموذج قوزاق روسيا. وهي وحدات مؤلفة من عناصر تنتمي الي العشائر الكردية. وفي اسطنبول، تشكل (هذه الوحدات) الحرس الخاص السلطان، وفي الميدان، في الشرق الاناضولي، تتحمل مسئولية الحفاظ على النظام، اي، في الواقع، مواجهة الانشطة الثورية الأرمنية. لكن انشاء الحميدية يندرج ايضاً في اطار سياسة عبدالحميد الكردية والتي تتمثل في السعى الى تعزيز تضامن المسلمين وتجنب اي تواطؤ بين الأكراد والأرمن. فمثل هذا التواطؤ من شأنه ان يجعل الدفاع عن الاناضول الشرقية امراً بالغ الصعوبة.

وأياً كان الأمر، فإن هذه الوحدات الجديدة لا تحول دون انفتاح الغليان الثورى على عامين من القلاقل واعمال العنف، في ١٨٩٤ – ١٨٩٦، فخلال صيف ١٨٩٤ ، يشجع مناضلو حزب الهينتشاق مواطنيهم في مركز ساسون على الانقضاض على الأكراد. والحال ان الحكومة التركية التي ترى انها ازاء تمرد، تبادر بارسال قوات. ويتخذ القمع طابعاً وحشياً، وتستثير المذابح هياجاً واسعاً في اوروبا وتسهم في نهوض حركة مؤازرة للأرمن. ويعد ذلك بسنة، ينظم الهينتشاق في قلب اسطنبول، امام الباب العالى، مظاهرة تتحول الى مواجهات دامية مع الشرطة. وخلال عامى ١٨٩٥ – ١٨٩٦، يعتبر اقليم زيتون، في الشرق، في حالة ثورة شبه دائمة. وفي اغسطس، يبلغ التوتر ذروته مع الهجوم الجسور الذي يشنه الأوروبية في مصالحها ودفعها الى التحرك تأييداً للأرمن، يحتل عشرون مناضلاً الأوروبية في مصالحها ودفعها الى التحرك تأييداً للأرمن، يحتل عشرون مناضلاً المبنى ويحتفظون بالموظفين كرهائن على مدار يوم كامل. ويؤدى الحادث الى اعمال انتقامية ضد الجالية الأرمنية في اسطنبول، دون تلبية مطالب الارهابيين.

والواقع ان اوروبا لا تتدخل. وبالرغم من قوة التيار المؤازر للأرمن، والذي يتصدره جلادستون، فإن الحكومة الانجليزية لا تتمكن من جر الدول الأخرى الى اجراء جماعى، وهي لا تملك امكانات التصرف بمفردها، كما يعترف بذلك ساليسبورى حين يقول انه لا يستطيع ارسال الاسطول البريطانى الى جبل آرارات. أمّا روسيا، التي تمارس في اواخر القرن سياسة ترويس وتضطهد أرمن روسيا، فهي تصبح جد مرتابة في الحركة الارمنية التركية التي يحركها ثوريون واشتراكيون، كما تصبح جد مرتابة في اية سياسة للاصلاح أو للحكم الذاتي يمكن الاضطلاع بها في الاناضول الشرقية. وفيما يتعلق بفرنسا، حليفة روسيا، والدائنة للامبراطورية العثمانية التي توجد لها فيها مصالح اقتصادية وثقافية ضخمة، فإنها سوف ترى ان من الحكمة عدم التدخل.

وبتائج سنوات الاضطرابات والقلاقل الدامية هذه مهمة. فالحركة القومية الأرمنية تمر بأزمة عميقة. واختيار ايديولوچية اشتراكية، واللجوء الى الارهاب والى العنف يبعدان عنها البورچوازية الأرمنية فى اسطنبول. وقد راهنت (الحركة) على عون اوروبا، ظناً منها أن بوسع اوروبا تحريك الحكومة العثمانية لحسابها، ولاشك ان اسوأ شيء هو ان الحركة القومية الأرمنية لم تكن موحدة، إلا خلال فترة قصيرة (١٨٩٠ – ١٨٩١)؛ فالحزيان الكبيران يظلان منقسمين لاعتبارات تتعلق بالاشخاص وبالاتباع بأكثر مما تتعلق بالايديولوچية. ومنذ عام ١٨٩١، يتخلى فصيل من الهينتشاق عن الاشتراكية لكى يركز جهوده على التحرر القومى، ويعدل الثوريون الأرمن استراتيچيتهم. فهم يتحالفون مع المعارضة التى تمثلها جماعة تركيا الفتاة في عام ١٩٠٧ لمحاولة اعادة العمل بالدستور.

وفيما يتعلق بعبدالحميد، فإنه قد نجح، ليس دون وحشية، في اضعاف الحركة القومية الأرمنية، وعلى مدار بضع سنوات، ان تنشب بعد قلاقل كبرى على الهضبة الأرمنية. لكن مواجهات ١٨٩٤ – ١٨٩٦ تخلف جراحاً عميقة. فنحو ١٠٠٠٠٠

أرمنى ينزحون الى المنفى في اتجاه عبر القوقاز أو امريكا. ومنذ ذلك الحين تفصل هوة من الريبة والعداوة بين المسيحيين والمسلمين في الشرق الاناضولي، واليكم مثالاً بين امثلة اخرى: إن احد الشيوخ الأكراد المسئولين عن قمع تمرد ساسون سوف يجرى استقباله، خلال مروره بديار بكر على طريق الحج الى مكة، استقبال الابطال من جانب السكان المسلمين في المدينة،

## ظهور المانيا على المسرح : سكة حديد بغداد

فى اكتوبر ١٨٩٨، يقوم غيلوم الثانى، امبراطور المانيا، بزيادة رسمية الى الامبراطورية العثمانية. وتلك هى المرة الثانية التى يقوم فيها برحلة الى اسطنبول، وهو يظل الرئيس الوحيد لدولة اوروبية الذى يستقبله عبدالحميد. وبعد قضاء عدة ايام فى العاصمة، حيث يحتفى السلطان بالامبراطور وبالامبراطورة احتفاء مهيباً، يزوران الارض المقدسة حيث يؤكد غيلوم صورته كمدافع عن الكاثوليك والبروتستانت فى أن واحد. وبعد ذلك باسبوع، فى دمشق، لاعباً على وتر الجامعة الاسلامية، يكفل لـ «الثلاثمائة مليون مسلم» الذين يحيون فى العالم حمايته التامة. وعلاوة على هذه الجوانب السياسية والدينية، فإن الزيارة الامبراطورية قد سبقها مجيىء وقد كبير من رجال الأعمال الألمان الى اسطنبول برئاسة مدير الدويتش بنك، قون سيمينز، الذى حصل من الباب (العالى) على تعاقدات مريحة. وقد تمت الموافقة على قيام الألمان بانشاء سكة حديد بغداد من حيث المبدأ.

ومن المؤكد ان رحلة غيلوم الثانى تمثل نقطة تحول فى العلاقات الألمانية التركية و، بشكل اعم، فى علاقات الامبراطورية العثمانية مع الدول الأوروبية. فبعد مشاريع تدخلها الفاشلة فى المسألة الأرمنية فى ١٨٩٥ – ١٨٩٦، تتحول انجلترا عن الامبراطورية العثمانية؛ فأمامها الكثير الذى يجب عليها عمله فى الماكن اخرى، فى مصر وفى السودان وفى افريقيا الجنوبية. أما روسيا، فإنها

تهمل المسائل البلقانية لكى توطد وجودها فى الشرق الأقصى الذى يقربها منه انشاء خط سكة حديد سيبيريا، وتبدو الفرصة مؤاتية لألمانيا لكى توسع مصالحها السياسية والاقتصادية فى الدولة العثمانية. وهى المانيا تنخرط بحزم، منذ تقاعد بسمارك وبدفع من غيلوم الثانى، فى السياسة العالمية، وتبدأ فى ابراز «وجودها السلمى» فى افريقيا وفى امريكا اللاتينية وفى الشرق الأقصى،

والحق ان الوجود الألمائي في الامبراطورية العثمانية في أواخر القرن ليس شيئاً جديداً. ففي ثلاثينيات القرن التاسع عشر بالفعل كان ضباط بروسيون يخدمون كمدربين في الجيش العثماني، وكان من بينهم قون مواتكه الشهير، ونحو منتصف القرن، كان اقتصاديون المان، كرودبيرتوس أو روشير، قد حددوا آسيا الصغرى بوصفها مجال نشاط مثالي بالنسبة للمستثمرين الألمان، وفي ذلك العصر، كانت جالية المانية صغيرة قد استقرت في فلسطين، وكان مهندسون وفنيون المان قد جاءوا للمساعدة في تشييد خطوط السكك الحديدية الأولى.

ومنذ السنوات الأولى لعهده، فإن عبدالحميد، في بحثه عن بديل السياسة التقليدية المتمثلة في الاعتماد على انجلترا، قد فكر في المانيا. وقد جرى تقديم عروض الى بسمارك. وكان هذا الأخير آنذاك حكم أوروبا. فالجيش الالماني يتمتع بهيبة ضخمة منذ سادوا وسيدان. ولا يبدو ان المانيا تكن اطماعاً اقليمية في الامبراطورية؛ وهي تبدو بوصفها الشريك المثالي التطوير الامبراطورية دون تهديد وحدتها ولتنويع المصالح الأوروبية في آسيا الصغرى. على ان بسمارك يبدو جد متحفظ تجاه العروض العثمانية، ولا تستجيب المانيا على الفور لتوقعات السلطان. إلاّ انه لابد من الاشارة مع ذلك الى ارسال بعثة من الضباط الالمان الى تركيا في عام ١٨٨٨، واتفاق مجموعة المانية في عام ١٨٨٠ على انشاء سكك حديدية حتى انقرة وقونيه، وتوقيع معاهدة تجارية المانية – تركية في عام ١٨٩٠. والواقع ان زيارة غيلوم الثاني في عام ١٨٩٠. والواقع ان

جديداً. ومنذ ذلك الحين يعتبر التحالف مع المانيا اداة رئيسية للديبلوماسية ولاستراتيجية تطوير الدولة العثمانية.

ويتجلى ثقل المانيا في الامبراطورية العثمانية في عصر عبدالحميد على عدد معين من المستويات: ففي التجارة العثمانية، كانت حصة المانيا بنسبة ٢٪ في عام ١٨٧٨، وسوف تنتقل الى نسبة ٢٪ بالنسبة الواردات والى نسبة ٧٪ بالنسبة الصادرات في عام ١٩١٤. وفيما يتعلق بتصدير الرساميل، فإن التقدم يعتبر مثيراً. فالمانيا تختص بنسبةه ٧٪ من الدين العام العثماني في عام ١٨٨٨، وهذه النسبة ترتفع الى ٥٠٪ في عام ١٨٩٨ لتصل الى ٢١٪ عشية الحرب العالمية الأولى. وفي العصر نفسه، تمثل حصة الرساميل الالمانية في الاستثمارات الاجنبية نسبة ٢٠٣٧٪. كما تنشىء المانيا خطوط ملاحة مع الشرق الادنى، كالخط المشرقي الالماني، وتطور علاقاتها المصرفية، دون نسيان المؤسسات الدينية والثقافية. إلا انه لا يجب المبالغة في تقدير ثقل هذه المصالح في الامبراطورية العثمانية. فعلى المستوى التجارى، تظل المانيا خلف بريطانيا العظمي بمسافة بعيدة، وفيما يتعلق بمستوى الرساميل، تظل خلف فرنسا بمسافة بعيدة. كما انها، في المجال الثقافي، الاراضى العثمانية غير حاسم، فإنه جد سريع، وقد قلب التوازنات في الشرق الادني. وذلك بوجه خاص في قطاعين، الجيش والسكك الحديدية.

وحتى ثمانينيات القرن التاسع عشر، كان الجيش العثماني يأخذ عتاده وأساليبه من بلدان اوروبية مختلفة، بريطانيا العظمى، فرنسا، بروسيا، الخ. وفي عهد عبدالحميد، تميل المانيا غيلوم الثاني الى اكتساب نوع من الاحتكار في الجيش العثماني: فهي تكفل إعداد الضباط الاتراك، وتقدم المدربين العسكريين، وتسلح الجيش بالاسلحة والذخيرة. بل انها تلهم هيئة الاركان العثمانية باستراتيجيتها، وهي استراتيجية «بروسية»، «قارية»، تشدد على القيمة «الاقليمية»

للامبراطورية العثمانية بأكثر مما تشدد على ابعادها البحرية. (١) ومن جراء ذلك، فإن الجيش البرى العثماني سوف يكون موضع اهتمام اكثر بكثير من البحرية؛ سفن حربية متأكلة على ارصفة الموانيء: ذلك هو المظهر، الكاريكاتورى الى حد ما، الذي سوف يبدو فيه الاسطول نحو اواخر عهد عبدالحميد. وأياً كان الأمر، فإن ما نشهده هو نوع من «ألمنة» الجيش العثماني،

ويرجع الدور الرئيسى فى هذا المجال الى بعثة الضباط الالمان التى ارسلت الى تركيا فى عام ١٨٨٧، خاصة عندما يرأسها كولمار قون دير جواتز، اعتباراً من عام ١٨٨٨، ويلعب الضباط الألمان دور المدربين العسكريين، ويبثون فى تلامذتهم حساً وطنياً بالغ الحيوية، وبوجه خاص، يحتلون مكانة استراتيچية تمكنهم من توجيه طلبيات الاسلحة الى الصناعة الالمانية. فالجيش العثمانى يتسلح تدريجيا ببنادق موزر وبمدافع كروب، وذلك بشكل ممتاز بحيث ان المانيا، فى سوق الأسلحة العثمانية، التى يجد الفرنسيون والانجليز انفسهم مبعدين عنها، تنتهى الى التمتع بمركز احتكارى اعتباراً من عام ١٨٩٩. وسوف تظهر الآثار الأولى لوجود ضباط المان فى الجيش العثماني خلال حرب ١٨٩٧ ضد اليونان. واعتباراً من اواخر القرن، تتمتع المانيا بتعاطف عظيم داخل الرأى العام العثماني. فالعثمانيون يثقون فى ان المانيا، خلافاً الدول الأخرى، تدافع عن وحدة الامبراطورية. وينتشر فى صفوف الشبيبة اعجاب دائم بـ «الفن العسكرى الالمانى»، بالعلم الألماني.

لكن «الشأن» الألماني الكبير في عصر عبدالحميد هو سكة حديد بغداد. وكان مشروع ربط اسطنبول بالخليج الفارسي عن طريق خط للسكك الحديدية مشروعاً قديماً بالفعل فرض نفسه على القادة العثمانيين بعد عام ١٨٧٨، في لحظة اصبحت فيها الامبراطورية «آسيوية» اكثر. وسوف يعد الانجليز والألمان سلسلة من المشاريع المتنافسة، لكن الألمان سوف يسجلون نقاط الفوز الأولى عندما يحصلون في عام ١٨٨٨ على امتياز انشاء خط سكة حديد ازميت – انقره، ومع تأسيس شركة سكة حديد الأناضول في السنة التالية.

فكيف جرى النظر من الجانب العثماني الى انشاء مثل هذا الخط؟ بوجه عام، كان عبدالحميد مؤيداً لتطوير وسائل حديثة المواصلات في الامبراطورية. وانشاء خط السكك الحديدية يجتاز الاناضول لأول مرة يعتبر مهماً بالدرجة الأولى على المسترى العسكري، وقد اشارت العمليات ضد اليونان في عام ١٨٩٧ الى دور السكك الحديدية في الاستراتيجية العسكرية؛ فمن المؤكد ان قدرة السلطان على تحريك قواته بسرعة لمواجهة انتفاضة بعيدة ايضاً كانت من بين شواغله الرئيسية. كما انه وسيلة لتدعيم سلطته السياسية على الاقاليم التي يجتازها الخط، اى انه اداة لسياسة المركزة. وكما قال المارشال قون بيبريشتاين، سفير المانيا لدى اسطنبول : «باحساسه البالغ القوة بسلطته، يدرك السلطان ان قوته، في امبراطوريته الشاسعة، تتقلص من جراء بعد العاصمة وأنه لا يوجد غير علاج وحيد لذلك، هو جعل الاقاليم البعيدة قريبة من العاصمة عن طريق وسائل وحيد الداك،

وعلاوة على هذه الاعتبارات العسكرية والسياسية، فإن الاعتبارات الاقتصادية تحتل مكانة كبيرة. وفي حين ان خطوط السكك الحديدية الأولى قد اقتصرت على ربط الموانيء الكبرى بمناطقها الداخلية، على غرار السكك الحديدية الكولونيالية، فإن سكة حديد بغداد من شأنها ان تقتح البلد كله امام التقدم الاقتصادي، وسوف يكون بالامكان، مع توطين المهاجرين على طول الخط، فلاحة الاقاليم التي يمر بها، ورى الاقاليم الجافة، وتنمية الحاصلات التصديرية وتشجيع زراعة القمح على الهضبة الاناضولية لإمداد اسطنبول بالحبوب، إلا أن من الحق القول بأنه قد جرى الاعراب بين صفوف الطبقة الحاكمة العثمانية عن شكوك تجاه الأهمية الاقتصادية لمثل هذا المشروع.

وتبقى مسالة التمويل. فاللجوء الى رأس المال الاجنبى هو وحده المكن. ولكن من الذى سوف يقدم رأس المال الضرورى؟ ان عبدالحميد لا يثق في انجلترا التي

يشتبه في انها تريد ربط مصر بالهند. وتسليم سكة حديد بغداد لها انما يعنى بشكل ما مساعدتها على تحقيق مخططاتها. كما ينزعج السلطان من الأطماع الفرنسية في سوريا ولبنان. ويبدو أن المانيا تقدم الحل الأمثل أكان ذلك على المستوى السياسي أم على المستوى الفني. وبالنسبة للخطوط حتى انقره وقونيه فإن الالمان قد أدوا الأعمال بسرعة مثيرة. لكن اختيار المانيا يقابل باشكال من المقاومة. ففي حاشية السلطان، يوجد انصار لانجلترا مثل محمود باشا داماد أو سعيد باشا، إلا أنه يبدو أن السلطان قد وضع ثقله شخصياً في الميزان الصالح المانيا.

وطالما لم يتجاوز الخط الاناضول، فإن المسألة لا تثير الكثير من المصاعب، وإن كانت روسيا تشعر انها مهددة في مشاريعها التجارية في الاناضول وفي ايران. وسوف تتعقد الأمور في الأعوام الأخيرة القرن، عندما تصبح المسألة مسألة مد للخط في اتجاه الخليج الفارسي. وسوف تؤدي الامتيازات المنوحة للألمان في عام ١٩٠٩ وفي عام ١٩٠٣ الى اثارة مشكلات ديبلوماسية عديدة بين الدول بشأن المشاركة المالية ومناطق النفوذ. والمسألة التي تواجه فرنسا وانجلترا هي معرفة ما اذا كان يجب الاشتراك في مشروع يبدو مريحاً باختزال لونه الألماني أو ، على العكس، الامتناع عن اي تعاون مع رأس المال الألماني الذي ينذر بأن يكون غير كاف، ومن ثم محاولة عرقلة تحقيق المشروع. وسوف يختار الفرنسيون التعاون : كاف، ومن ثم محاولة عرقلة تحقيق المشروع. وسوف يختار الفرنسيون التعاون : عام ١٩٠٣. وقد حصلت الشركة على حق استغلال الغابات والمناجم والمحاجر على طول خط السكة الحديدية، بل وحصلت على حق الاضطلاع بعمليات تنقيب عن طول خط السكة الحديدية، بل وحصلت على حق الاضطلاع بعمليات تنقيب عن الاثار! وكان بالامكان الحديث عن حق عن «ممر» الماني حقيقي في الامبراطورية العثمانية.(١٠)

فهل حققت النتائج توقعات السلطان والقادة العثمانيين؟ في عام ١٩٠٨، من السابق لأوانه دون شك اصدار حكم لأن الاعمال تتقدم ببطء ، كما أنه لا توجد غير

وصلات لا تتميز بارتباط جيد فيما بينها. إلا أن مهاجرين من البلقان أو من روسيا قد حازوا بالفعل مساحات على طول الخط، وتم كسب أرض جديدة وصار سهل قونيه مرويا، وتقدمت زراعة القطن في سهل أضنه. لكن الخط يكلف الدولة العثمانية ثمناً باهظا بحكم الضمان الكيلومترى الذي قدمته للشركة عن كل كيلو متر يجرى تشييده من الخط والذي تعين عليها ربط عشور الولايات التي يمر بها للوفاء به. وأذا كان تشييد خط السكة الحديدية واستثماره قد خلقا فرصاً للعمل، فإنهما قد أثارا أيضاً مشكلات اجتماعية وتوترات بين عمال السكك الحديدية الاتراك المسلمين والملاحظين اليونانيين والأرمن. ومنذ عام ١٩٠٧، تنشب القلاقل على طول الخط، وتبلغ ذروتها مع اضراب اغسطس ١٩٠٨.

وعلى المستوى الديبلوماسى، فإن عبدالحميد قد سعى، من خلال تعزيز المصالح الألمانية فى قلب الامبراطورية نفسه، الى تحييد الروس والانجليز والى الحيلولة دون تمزيق الامبراطورية. والواقع أن انشاء سكة حديد بغداد قد اثار تنافسات، لكنه قاد ايضاً الى تفاهمات بين الدول الامبريالية. وقد اتاح مجالاً لاقتسام، غير مستقر بعد، لمناطق نفوذ محجوزة الى هذا الحد أو ذاك، وهكذا، فبموجب الاتفاق المسمى باتفاق البحر الأسود، تحصل روسيا على الاعتراف لها وحدها بحق تشييد سكك حديدية فى شمال – شرقى الاناضول. أما الفرنسيون، فإنهم يطالبون بنوع من الاحتكار الفعلى الشبكة السورية؛ فبين عامى ١٨٩٧ و السكك الحديدية. ومن جهة اخرى، فإن التغلغل الألماني فى الامبراطورية العثمانية يعتبر أحد العوامل التى تسهم فى تقارب انجلو – روسى يرتسم منذ أواخر عهد عبدالحميد، ويبدو جد خطير بالنسبة لبقاء الامبراطورية.

## مولد معارضة : جماعة تركيا الفتاة

في شهر فبراير ١٩٠٢ اجتمع في باريس خمسون من المعارضين لسياسة عبدالحميد في مؤتمر لليبراليين العثمانيين، ساد عُرُفُ تسميته بـ «المؤتمر الأول

لجماعة تركيا الفتاة». والحال ان هؤلاء الليبراليين، الذين تجمع بينهم كراهية مشتركة للاستبداد الحميدي، ينتمون الى اصول جد متباينة : فالأتراك والعرب والألبانيون والأكراد والأرمن يتراصون كتفاً لكتف، بما يقدم صورة مصغرة لهيكل الامبراطورية المتعدد الأعراق. ويمثل هذا المؤتمر محاولة اولى لتنظيم وتوحيد جماعات المعارضين الذين افلتوا من سلطة السلطان الشخصية ومن الرقابة ومن القمع ضد الأرمن ولجؤوا الى مصر والبلقان وأوروبا. وفي اعلان مشترك، يندد مندوبو المؤتمر بالاستبداد ويدعون الى المساواة بين جميع مواطنى الامبراطورية؛ ويؤكدون أن اهدافهم تتمثل في تأمين الوحدة الاقليمية للامبراطورية واستعادة السلم والنظام الداخلى واعادة العمل بدستور عام ١٨٧٨.

والواقع أن حركة تركيا الفتاة قد ولدت في عام ١٨٨٨، عام الذكرى المئوية الثورة الفرنسية. ذلك أن عدداً من طلاب مدرسة الطب العسكرى في اسطنبول يشكلون جماعة سرية معارضة انظام عبدالحميد، يسمونها لجنة الاتحاد العثماني وتنظم الجماعة نفسها في خلايا على غرار الكاربونارى أو ريما على غرار العدميين الروس. وبين صفوف أوائل المنتمين اليها يبرز عرب مسيحيون وألبانيون وأكراد وأتراك. وخلال الاجتماعات يجرى الحديث عن الثورة الفرنسية وتتلى قصائد نامق مكال ويجرى تحليل الوضع في الامبراطورية. ولما كان الطلاب المنتمون الى حركة تركيا الفتاة لا يملكون غير خبرة قليلة، فإنهم يطمحون الى تطبيق الأفكار التي تعلموها على مقاعد المدرسة. ومن المهم ملاحظة أن الحركة تولد داخل مدرسة الطب العسكرى: فالواقع أن الفن العسكرى والطبي يمثلان قطاعين من قطاعات الدولة جرى الاضطلاع فيهما باصلاحات تحديث منذ القرن الثامن عشر وكانا، الدولة جرى الاضطلاع فيهما باصلاحات تحديث منذ القرن الثامن عشر وكانا، الذين سوف يصبحون ضباطاً في المستقبل، تحركهم نزعة وطنية متحمسة تتحرق الخدمة انقاذ الامبراطورية؛ ومن حيث أنهم سوف يصبحون اطباء في المستقبل، اخدمة انقاذ الامبراطورية؛ ومن حيث أنهم سوف يصبحون اطباء في المستقبل، فإنهم قادرون على تشخيص العلل التي تشكو منها وعلى محاولة ايجاد العلاج.

وفى مجمل تاريخ حركة تركيا الفتاة، فإن الضباط والأطباء سوف يلعبون دوراً من الدرجة الأولى.

وبعد بدايات متواضعة، سوف تنتشر اللجنة في الامبراطورية، أولاً بين صفوف طلاب المدارس العليا في العاصمة : الأكاديمية الحربية، مدرسة الطب البيطري، مدرسة الادارة ، الأكاديمية البحرية، الغ. لكنها تجند اعضاء ايضاً من بين صفوف الضباط العاملين بالفعل في الجيش ومن بين صفوف العلماء، والشواهد عديدة على المناخ قبل الثوري الذين يهيمن في هذه المدارس، حيث تتزايد اعمال العصيان وحيث يهتف الطلاب بملء حريتهم «يحيا الدستور» بدلاً من «يحيا السلطان». ولما كانوا منحدرين غالباً من الطبقات الوسطى في الولايات، فإنهم يشعرون انهم لن يتوصلوا الى فرض انفسهم في وجه السلطات القائمة، أياً كانت جدارتهم وبصرف النظر عن نجاحهم في الامتحانات.

كما تنتشر حركة تركيا الفتاة خارج الامبراطورية، بين صفوف المنفيين العديدين الذين اضطروا الى الهرب من الرقابة أو من الإبعاد الى احدى مدن الولايات البعيدة. وهكذا توجد نوى تتشكل فى القاهرة وفى رومانيا وفى لندن، وببوجه خاص فى باريس وفى چنيڤ. والواقع انه لا توجد حركة تركية - فتية، بل نوع من السديم الذى يشمل جماعات صغيرة معزولة احداها عن الأخرى ومنظمة الى هذا الحد أو ذاك حول احدى الصحف أو احدى الشخصيات، وفى عام ١٨٩٥، يبدأ مثقفان تركيان - فتيان فى البروز كزعيمين للمعارضة فى المنفى، احمد رضا (١٨٥٨ - ١٩٣٠) ومراد ميزانچى (١٨٥٨ - ١٩١٢). وكان الأول، وهو تلميذ سابق فى ليسيه جالاتا سراى، قد أجرى دراسات فى الزراعة فى فرنسا قبل ان يصبح مدير التعليم العام فى ولاية بورصا، وبسبب الاحباط العميق فرنسا قبل ان يصبح مدير التعليم العام فى ولاية بورصا، وبسبب الاحباط العميق الذى انتابه من جراء استحالة تطبيق افكاره، فإنه يرحل للاقامة فى فرنسا فى عام ١٨٨٨. وإذ يصبح نصيراً متحمساً لذهب اوغوست كونت، فإنه ينتقل الى

المعارضة المعلنة النظام الحميدى في عام ١٨٩٥ وينشر في باريس صحيفة «مشعوره»، وهي صحيفة تحمل على رأسها تاريخ التقويم الوضعى وشعار «النظام والترقي، أما فيما يتعلق بمراد، فإنه ينحدر من القوقاز؛ وقد أجرى جميع دراساته في روسيا قبل أن ينزح الى تركيا في عام ١٨٧٣ حيث صار استاذاً التاريخ في مدرسة الادارة (الملكية). وهذا الرئيس لتحرير صحيفة حازت نجاحاً واسعاً، هي صحيفة «ميزان»، يضطر الى الرحيل في عام ١٨٩٥ الى القاهرة حيث يستأنف اصدار «ميزان»، وقد تمتع مراد بشعبية واسعة وسط صفوف الأوساط العثمانية في المنفى، ولما كان قد ركز انتقاداته على حاشية عبدالحميد وأولى مكانة كبرى القيم الاسلامية، فإنه يظهر بوصفه معارضاً أكثر اعتدالاً من أحمد رضا.

وتتميز سنوات ١٨٩٥ – ١٨٩٧ بتطور سريع لأنشطة جماعة تركيا الفتاة في داخل الامبراطورية وخارجها. وفي أوروبا، نجد ان الرأى العام، جد المتصاعد ضد عبدالحميد بسبب سياسته القمعية ضد الأرمن، يؤيد المعارضة التي تمثلها حركة تركيا الفتاة. وتنجح الأدبيات الثورية المنشورة في باريس أو في چنيف، الصحف والكتيبات والكراسات، في التغلغل في الامبراطورية، بفضل مكاتب البريد الاجنبية خاصة. وفي الامبراطورية نفسها يجرى سراً توزيع اوراق ساخرة تتهكم على السلطان أو قصائد، كقصيدة الشاعر الكبير توفيق فكرت التي يتحدث فيها عن «الضباب» الذي يخيم على اسطنبول، رمز الاستبداد الحميدي.

وتبدأ تطورات المعارضة هذه في ازعاج عبدالحميد. فصورته في الخارج تهدد بأن تصاب بالتلوث الخطير من جراء الدعاية المنتشرة عبر أوراق حركة تركيا الفتاة. واعتباراً من عام ١٨٩٦، يبذل السلطان قصارى جهده من أجل سد طريق المعارضة من الخارج: فأولاً، تجرى ممارسة ضغوط من جانب السفراء العثمانيين على الحكومات المتهمة بحماية انشطة جماعة تركيا الفتاة (فرنسا، سويسرا، بلچيكا)، ثم يجرى ارسال جواسيس، كرئيس شرطة السلطان السرية، احمد جلال

الدين باشا، الذي يحاول إحداث انقسام بين صفوف المنشقين. لكن الوسيلة الأكثر فعالية تتمثل في عرض مناصب وهبات على المعارضين: وأولئك الذين يشعرون انهم مستبعدون من المجالات القيادية العثمانية لن يعترضوا على مثل هذه العروض! وتثبت الحسابات جدواها : فعن طريق تحول مثير، يصل الى حد الخيانة، يرجع مراد الى تركيا في عام ١٨٩٧، ويعمل كثيرون آخرون في السفارات، الأمر الذي يلحق بحركة تركيا الفتاة عاراً جسيماً. ومن جهة اخرى، في اسطنبول، تكتشف الشرطة مؤامرة في الأكاديمية الحربية. وينزل القمع بالطلاب الضباط المنتمين الى حركة تركيا الفتاة، ويجرى نفي نحو مائة منهم الى طرابلس الغرب. وهكذا، ففي عام ١٨٩٧، ينجح السلطان في اخماد صوت المعارضة. وفي السنة السابقة، كان قد اخمد التمرد الأرمني، وفي السنة نفسها، الحقت جيوشه الهزيمة باليونانيين في شيساليا. وفي عام ١٨٩٨، سوف تحمل له زيارة غيلوم الثاني ضمانة دولة اوروبية غطمي، ومما لا جدال فيه ان الأعوام الأخيرة من القرن تمثل أوج عهد عبدالحميد.

على ان المعارضة ان تتأخر في الانبعاث من جديد. ففي عام ١٨٩٩، يحصل المنتمون القلائل الى حركة تركيا الفتاة المثابرون على النضال في اوروبا على دعم غير متوقع في شخص صهر عبدالحميد، محمود باشا داماد وابنيه صباح الدين واطف الله. وبالنسبة السلطان يعتبر ذلك ضربة قاسية؛ فذلك يعنى ان المعارضة تجند اعضاء لها من داخل القصر نفسه! والواقع ان محمود باشا داماد كان قد دخل في خلاف مع السلطان حول مسالة منح امتياز سكة حديد بغداد الألمانيا؛ فهو يفضل انجلترا، إلا انه لعجزه عن اقناع السلطان يقرر الرحيل الى المنفى مع ابنيه والانضمام الى معسكر المعارضة، واذا كان لا يشارك شخصيا في انشطة حركة تركيا الفتاة، فإنه يساند الحركة، وخاصة نشر واحدة من اهم صحف المعارضة، وهي صحيفة «عثمانلي»، في انجلترا، في لندن أولاً ثم في فولكستون، والحال أن واقع استضافة انجلترا آنذاك المنتمين الى حركة تركيا الفتاة ليس دون معنى: واقع استضافة انجليزية، المستاءة من فشلها في مسالة «بغداد»، تبدو فجأة مفعمة فالحكمة الانجليزية، المستاءة من فشلها في مسالة «بغداد»، تبدو فجأة مفعمة بالنوايا الطيبة تجاه خصوم النظام.

وفي باريس، التي تظل برغم كل شيء مركز انشطة حركة تركيا الفتاة، ينعقد مؤتمر ١٩٠٢. والواقع ان المؤتمر الذي انعقد بمبادرة من ابني محمود باشا داماد من اجل توحيد حركة تركيا الفتاة إنما يكرس انقسامها. فإذا كان جميع المندوبين يتفقون على ضرورة جر الجيش الى تغيير سياسي لا يمكن الدعاية وحدها ان تحلم بتحقيقه، فإنهم يختلفون على مسألة تدخل اوروبا التوصل الى اعادة العمل بالدستور. والحال ان اللجوء الى الدول الأوروبية (المقصود بالطبع فرنسا وانجلترا) هو ما يدعو اليه المندوبون غير الاتراك، خاصة الأرمن، وصباح الدين وأصدقاؤه. وسوف يعارض احمد رضا وأنصاره ذلك بشراسة، إذ يرون أن ذلك ينطوى على خطر جسيم بالنسبة للامبراطورية، لكنهم، إذ يجرى اختزالهم الى أقلية، سوف يرفضون الإنصياع لرأى الأغلبية. ومنذ ذلك الحين تنقسم حركة تركيا الفتاة الى فصيلين، فصيل صباح الدين وفصيل احمد رضا.

والحال أن الامير صباح الدين (١٨٧٧ – ١٩٤٨)، المولود في السراي، والمنفى الى أوروبا في الثانية والعشرين من عمره، ليس على دراية جيدة بمجريات الأمور الواقعية في تركيا. ويرى صباح الدين، خلافاً لكثيرين من المنتمين الى حركة تركيا الفتاة، بسبب تأثره الشديد في فرنسا بعلم الاجتماع، انه لا يمكن الاكتفاء بانهاء استبداد عبدالحميد، بل يجب البحث عن الأسباب الاجتماعية التي جعلته ممكناً. ولما كان معجباً بلو پلاي، فقد تبنى افكار احد اتباعه، ادمون ديمولان. فهذا الأخير، في بحثه عن اسباب تفوق الأنجلو— ساكسون، يقابل بين المجتمعات التي تعلى من شأن الفرد، كالمجتمع الانجليزي، والمؤهلة بشكل خاص لاحراز التقدم، والمجتمعات التي تعلى من شأن الجماعة، والمحكوم عليها بالركود. وهو تمييز يقود مباح الدين الى رد تخلف المجتمع العثمائي الى جانبه الذي يعلى من شأن الجماعة. ومن ثم فإنه يتوجب بذل جهد انمائي، بفضل التعليم، المبادرة الخاصة وتدشين اصلاح سياسي يستند الى اللامركزية. وهذه الفكرة الاخيرة هي التي عادت على صباح الدين بتعاطفات غير المسلمين، خاصة الأرمن. ولترويج افكاره، عادت على صباح الدين بتعاطفات غير المسلمين، خاصة الأرمن. ولترويج افكاره،

ينشىء الأمير، في باريس في عام ١٩٠٦، صحيفة، هي صحيفة «ترقى»، وجمعية، هي رابطة المبادرة الخاصة واللامركزية.

وفى وجه هذه الليبرالية اللامركزية، يدعو احمد رضا الى فكرة مركزية سلطوية. ولارتيابه فى اوروبا وفى الأقليات المسيحية فى الامبراطورية، فإنه يرى ان النظام اللامركزى من شأنه ان يكون مقدمة لتمزيق الامبراطورية، وأن منح الحكم الذاتى للقوميات يساوى خيانة حقيقية. ولما كانت تهيمن عليه فكرتان، اعادة العمل بالدستور والحفاظ على الوحدة الاقليمية للامبراطورية، فإنه يرى أيضاً ان العنصر التركى هو العنصر الذى يجب الاستناد اليه لضمان بقاء الدولة وتحقيق الرقى لها.

وبتتمثل احدى المشكلات الاساسية التى تواجه المنتمين الى حركة تركيا الفتاة فى الانتقال الى الفعل: إذ كيف يمكن لحفنة من المنفيين الذين لا يتمتعون إلا بالمكانات مادية قليلة والبعيدين عن تركيا تغيير النظام واعادة العمل بالدستور؟ اللجوء الى اوروبا؟ لقد رأينا ان هذه الدعوة لا تتمتع بالاجماع بين صفوف المعارضين. العنف والارهاب؟ حول هذه النقطة ايضاً، لم يكونوا على اتفاق، وقد مال صباح الدين فى احدى اللحظات الى هذا الحل، لكن المحاولة التى اشرف عليها فى عام ١٩٠٣، بدعم من بريطانيا العظمى الى هذا الحد أو ذاك، تنتهى فجأة. اما احمد رضا،الأكثر ميلا الى السبل الشرعية، فإنه يرفض الاتجاه الى اساليب العدميين الروس. ويبقى الجيش. وحول هذه النقطة، يسود الاتفاق بين المنايب العدميين الروس. ويبقى الجيش. وحول هذه النقطة، يسود الاتفاق بين المنايب العدميين الروس. ويبقى الجيش. وحول هذه النقطة، يسود الاتفاق بين عنان : «الواجب والمسئولية: الجندى». وهو يفسر فيه الدور الذى يتعين على عنوان : «الواجب والمسئولية: الجندى». وهو يفسر فيه الدور الذى يتعين على الجيش لعبه فى الدفاع عن الامبراطورية العثمانية وفى تقدمها. فقد تغير هذا الدور، وانتقل من الفتح الى الدفاع عن الامبراطورية العثمانية وفى تقدمها. فقد تغير هذا الدور، وانتقل من الفتح الى الدفاع عن الابلاد، من الغزو الى الوطنية. ولما كان الدور، وانتقل من الفتح الى الدفاع عن البلاد، من الغزو الى الوطنية. ولما كان

الضباط هم اكثر عناصر الأمة تأهيلاً ووطنية، فإنه يتعين عليهم توجيه الحياة السياسية للبلاد، وبوجه خاص، في وجه الاستبداد الحميدي الذي يقود الامبراطورية الي ضياعها، يدعو احمد رضا النخبة العسكرية الي تولى واجبها الثوري. وفي اصداره لهذا الكتيب، يترجم احمد رضا ظاهرة كانت بسبيلها الي التحقق: حلول الضباط الأتراك محل حركة تركيا الفتاة التي تمارس المعارضة في المنفى.

#### نحو الثورة

اعتباراً من ١٩٠٥ – ١٩٠٦ ، يبدو تاريخ الامبراطورية العثمانية متسارعاً فجاة. وتجد سلسلة من الأحداث الخارجية صدى عميقاً في تركيا. وباديء ذي بدء، فإن انتصار اليابان العسكري، في عام ١٩٠٥، على امبراطورية القياصرة هو الذي يستثير، كما في كل آسيا، فرحة غامرة في صفوف جميع فئات السكان العثمانيين: فقد تعرض العدو التقليدي للهوان والهزيمة ونجحت أمة آسيوية في كبح جماح دولة اوروبية. والليبراليون والوطنيون العثمانيون يجدون سبباً آخر للفرح: فالانتصار يعود الى دولة دستورية، اليابان، في حين ان الهزيمة قد زعزعت الاوتوقراطية الروسية زعزعة شديدة بحيث انها تضطر الى التنازل وتقديم دستور وعقد برلمان، هو مجلس الدوما. وفي السنة التالية، يقدم انشاء نظام حكم دستوري في ايران بشكل ما برهاناً اضافياً على أن أيام النظم الاستبدادية قد اصبحت منذ ذلك الحين معدودة وأن حركة تركيا الفتاة تعمل تماماً في الاتجاه الذي يتحرك فيه التاريخ.

وفى الوقت نفسه، فإن الوضع الداخلى يزداد احتداداً. ففى عام ١٩٠٥، يحاول فدائى ارمنى اغتيال السلطان. ويتجدد التمرد فى الاناضول الشرقية. وبوجه خاص، فإن المشكلة المقدونية تصبح فى مأزق بشكل اكثر احتداداً من ذى

قبل. ومنذ احداث ١٩٠٢ – ١٩٠٧ الدامية، تشدد الدول الأوروبية ضغطها على الحكومة العثمانية. وفي عام ١٩٠٤، يجرى ارسال جندرمة دولية الى مقدونيا، تتألف من روس ونمساويين وفرنسيين وايطاليين وانجليز. وهي مكلفة بالحفاظ على النظام الى جانب الجيش العثماني. وبشكل متزايد، تتيح احداث مقدونيا للدول الأوروبية فرصة ممارسة سياسة البوارج. ففي عام ١٩٠٧، ترسل روسيا عدداً من السفن الحربية للاحتجاج على اغتيال اثنين من قناصلها؛ وفي السنة نفسها، يقوم النمساويون والايطاليون بمظاهرة بحرية في خليج سالونيك. وفي عام ١٩٠٥، تقترح الدول الخمس (تمتنع المانيا عن الاشتراك في هذه التحركات المشتركة) نظاما للرقابة المائية على الولايات المقدونية من خلال البنك العثماني وفروعه. وأمام رفض السلطان الانصياع لقرارات اللجنة الدولية للشئون المائية، يجرى احتلال الجمارك ومكاتب البريد في جزر ميتيلين وليمنوس، ويضطر السلطان الى التراجع.

والحال أن عجز الحكومة الحميدية عن حل المشكلة المقدونية وعن صد الدول الأوروبية قد قوبل بالاستياء بوجه خاص من جانب الضباط الاتراك المكلفين بقمع القدلاق في البلقان. وبالنسبة لهم، فإن انتفاضة ١٩٠٣ تشكل نقطة تحول. فهؤلاء الشبان الذين تخرجوا من الأكاديمية الحربية، حيث كانوا بوجه عام على اتصال بالأفكار الليبرالية، قد وجنوا أنفسهم في مقدونيا يحاربون حركات قومية لحساب طاغية. وهكذا، فبالنسبة لكثيرين، سوف تكون مقدونيا نرعاً من مختبر الفكرة القومية. ومن جهة أخرى، قياساً الى الجندرمةالنولية، فإنهم لا يمكنهم إلاً ان يرصدوا هزال امكاناتهم. والضباط يحصلون على رواتب بائسة، غالباً ما يتأخر تسليمها تأخراً كثيراً، من جانب خزانة لا يمكنها أن تدفع غير رواتب ستة اشهر في السنة. لكن السخط في الجيش يمتد كثيراً الى ما وراء مقدونيا. وهكذا، ففي دمشق، تؤسس جماعة من الضباط الشبان في عام ١٩٠١ جمعية سرية، هي لجنة الوطن والحرية. ومن بين صفوفهم نجد ان ملازماً شاباً غير معروف بعد، هو مصطفى كمال، الحديث التخرج من الأكاديمية الحربية، سوف يتجه الى انشاء مصلات مم اوساط المعارضين في مدينة سالونيك التي جاء هو نفسه منها.

والواقع أن سالونيك تتيح مجالاً ملائماً لنشر الأفكار الثورية. فقد اصبحت على عاصمة مقدونيا احدى احدث مدن الامبراطورية، فهى ميناء ضخم مفتوح على اوروبا، توجد فيه بورچوازية تجارية ثرية وقطاع ثالث جد متطور بالفعل. ولما كانت سالونيك مدينة تتميز بتنوع عرقى واسع حيث يهيمن العنصر اليهودى، الذى يمثل نسبة ٤٠٪ من السكان، فإنها تصبح ساحة منافسة مدرسية جد حيوية بين الجماعات المختلفة. ويحتل اليهود القمة بفضل مدارس التحالف الاسرائيلي العالمي، لكن التعليم المدرسي قوى ايضاً لدى اليونانيين والبلغاريين والاتراك. وقد أسبهم التوسع الاقتصادى للمدينة في الشطر الثاني من القرن التاسع عشر في حدوث تمايز بين صفوف الجماعة المسلمة حيث يهيمن التجاور والبيروقراطيون.

وفى هذا السياق تتأسس فى أغسطس ١٩٠١ اللجنة العثمانية للحرية. وهى تضم فى البداية عشرة اعضاء، يبرز بينهم المناضلون الذين سوف يلعبون دوراً هاماً فى حركة تركيا الفتاة بعد عام ١٩٠٨، مثل طلعت، الذى كان يعمل آنذاك فى ادارة مكاتب بريد سالونيك. والحال أن اللجنة المنظمة فى خلايا سوف تباشر جهداً تجنيدياً سريعاً فى المجتمع المقدوني. ويتألف المناضلون من ضباط أو من موظفين، شبان فى غالبيتهم، تخرجوا غالباً من المدارس العليا، ويتمسكون بأفكار الحرية والترقى. وقياساً الى النواة الأولى لحركة تركيا الفتاة لعام ١٨٨٨، فإن الاختلافات تعتبر هامة: فمناضلو مقدونيا ليسوا بعد طلاباً بل رجال ميدان عملى. والعنصر التركى سائد بينهم الى حد بعيد منذ ذلك الحين. والجماعة أكثر تجانساً من الناحية الاجتماعية: فليس فيها بعد باشاوات فى قطيعة مع القصر، بل اعضاء من الطبقة المتوسطة المسلمة متحرقون الى تحديث الامبراطورية. وكلهم يعارضون بشراسة تدخل أوروبا. وبشكل اكثر من كونهم ليبراليين، فإنهم وطنيون عازمون على انقاذ الامبراطورية.

ويتميز تطور اللجنة في الرسط المقدوني بالسرعة الشديدة. وذلك أولاً من خلال الضباط الذين يشكلون خلايا في مدن الحاميات كموناستير وسكوتاري وسيريس.

كما يبدو أن بعض الطرق الشعبية ، كالبكتاشية والميلاميه قد لعبت دوراً في نشر الأفكار الثورية بقدر ما ان تكاياها كانت اماكن اجتماع للمثقفين الشبان، لكن المحافل الماسونية في سالونيك هي القتاة الأكثر فعالية لترويج ايديواوجية حركة تركيا الفتاة. وكان بعض اعضاء اللجنة انفسهم منتمين الى الماسونية، كطلعت او مدحت شكرو. وكان هناك تداخل أفكار معين بين مناضلي حركة تركيا الفتاة والماسونيين، خاصة النزعة الليبرالية وكره الاستبداد. والحال أن المحافل الاجنبية يوجه خاص، والتي تتمتع بحماية الامتيازات الى هذا الحد أو ذاك، تتيح شبكة مأمونة لأعضاء اللجنة الذين يمكنهم العمل هناك في مأمن. وهكذا يمكن الحديث عن تأثير الماسونية على حركة تركيا الفتاة، دون شك، وإن كان يمكن الحديث بشكل أكبر عن استخدام للمحافل من جانب المنتمين الي حركة تركيا الفتاة التغلغل في الوسط السالونيكي. ولابد من أن نضيف أن اللجنة، عبر المحافل ذات الانتماء الفرنسي، كانت على اتصال بالبورچوازية اليهودية، التي تتقاسم مع المنتمين الى حركة تركيا الفتاة الرغبة في بقاء مقدونيا داخل الامبراطورية، لأن مقدونيا تشكل منفذ أنشطتها الاقتصادية في سالونيك، وبفضل جميع هذه القنوات، تنمو اللجنة بسرعة بالغة . وفي غضون عامين، سوف تضم نحو ١٥٠٠٠ من الأنصار.

وفي عام ١٩٠٧، تجرى اتصالات بين لجنة الاتحاد والترقى التي يقودها في باريس أحمد رضا ولجنة سالونيك. وفي شهر سبتمبر، تقرر المنظمتان الانصهار في منظمة واحدة. والواقع أن لجنة سالونيك (التي اتخذت اسم «الاتحاد والترقى») هي التي تهيمن منذ ذلك الحين على حركة تركيا الفتاة، التي ينتقل بذلك مركزها من العواصم الأوروبية إلى سالونيك. ومن جهة أخرى، ففي السنة نفسها، يجمع مؤتمر ثان لحركة تركيا الفتاة في باريس جماعة احمد رضا وجماعة صباح الدين، الى جانب مناضلي حزب الداشناق الأرمن. وبشكل متزايد تتأكد فكرة انقلاب عسكري.

وفى كافة ارجاء الامبراطورية، يتدهور الوضع الاقتصادى والاجتماعى بسرعة. وتنشب تمردات فى شرقى الأناضول. وفى عام ١٩٠٦ بالفعل، كانت مدينة ارضروم مسرح تمرد حقيقى شاركت فيه البورچوازية الصغيرة المحلية والضباط والموظفون. ويطلب المتمردون الغاء الضرائب الجديدة وحل الوحدات الحميدية وإعادة العمل بالدستور. وعلى مدار عدة اسابيع، تظل المدينة فى ايدى المتمردين، إذ يرفض الجيش الذى ارسل لمحاربتهم التحرك. وينتهى التمرد فى ١٩٠٧، لكن انتفاضات محدودة أخرى تنشب فى السنة نفسها فى أناضول شرقية تأثرت، عبر القوقاز، بالثورة الروسية لعام ١٩٠٥. ويثبت هذا التمرد فى جميع الاحوال ان السياسة «الاسلامية» التى حاول عبدالحميد اتباعها فى المنطقة قد منيت بالفشل.

وشتاء ١٩٠٦ - ١٩٠٧ جد قاس، والأسعار ترتفع، وتشح أخشاب التدفئة والفحم، والمحاصيل الزراعية هزيلة. وتتواصل الأزمة الاقتصادية خلال شتاء ١٩٠٧ - ١٩٠٨. وحسب صحيفة «مونيتور اوتوما» في ٣ فبراير، فإن اسعار المنتجات الغذائية قد وصلت «الي مستوى لا يحتمل». وفي يونيو، في سيواس، تحتشد نساء القرى المجاورة للمطالبة بالخبز، ويتحول الاحتشاد الي تمرد. وأسوأ شيء بالنسبة الحكومة هو امتداد السخط الي الثكنات. ففي جميع ارجاء الامبراطورية تقريباً، يتمرد الجنوب بسبب التأخر في دفع رواتبهم. وتنشب كا تمردات في عام ١٩٠٧ و ٢٨ تمرداً في الأشهر الستة الأولى من عام ١٩٠٨. وهذه المصاعب الاقتصادية والاجتماعية تفسر جزئياً السبب في انه يجد من يدافع عنه.

والتطورات الديبلوماسية الأخيرة تضيف المزيد الى الهموم العامة. فالتقارب الانجلو – روسى، الذى ارتسمت معالمه الأولى في عام ١٩٠٧ بشأن فارس والتيبت وأفغانستان، يتخذ شكلاً محدداً عندما يلتقى نيقولا الثاني وادوارد السابع في

ريقال في يونيو ١٩٠٨. وتجرى محادثاتهما سراً، لكن الرأى العام يتخوف من احتمال تمزيق الامبراطورية. وتصب الدعاية الألمانية والنمساوية الزيت على النار عندما تذكر أن ما دار الحديث بشأنه بين العاهلين بالفعل هو تقسيم (الامبراطورية). ويجد المنتمون الى جماعة تركيا الفتاة أنفسهم وقد أصبح ظهرهم الى الحائط. ويصبح من الملح الانتقال الى الفعل، من أجل إعادة العمل بالدستور، بالتأكيد، ولكن بوجه خاص من اجل الحيلولة دون تمزيق الدولة. ويروى نيازى بك، احد ابطال ثورة تركيا الفتاة، في مذكراته، أنه عندما سمع بخبر لقاء ريقال، لم يستطع النوم لمدة ثلاثة أيام وثلاث ليال، فإلى هذا الحد استبد به القلق على مصير بلاده. وفي ٣ يوليو، يصعد الى الجبال مع أنصاره. إن ثورة تركيا الفتاة تتحرك.

## حواشى الفصل الثالث عشر

١- ١٢٩٣، في التقويم المسمى بتقويم "المالية" المستخدم في الأمبراطورية العثمانية منذ أواخر
 القرن الثامن عشر. وهو يوافق عام ١٨٧٧.

- 2- Niyazi BERKES, The Development of Secularism in Turkey, Montreal, 1964, P.253.
- 3- Keith M.Wilson, "CONSTANTINOPLE OR Cario: Lord Salisbury and the Partition of the Ottoman Empire,1886-1897",dans,K.M.WILSON,Imperialism and Nationalism in the Middle,East,The Anglo-Egyptian Experience,Londres,1983,pp.26-55.

Ilber ORTAYLI,Imparatorlugun En uzun Yuzyili, Istanbul,1983.

ه- نقلاً عن:

Feroze abdallah KHAN YASAMEE, The ottoman Empire and the European Great powers, 1884-1887, these dactyl., Londres, 1984.

Justin MacCARTHY, Muslims and Minorities, the Population of Ottoman Anatolia and the End of the Empire, New York, 1983, et Kemal H.KARPAT, Ottoman Population, 1830, 1914, Demographic and Social Characteristics, Madison, 1985.

7- Zeyneb CELIK, The Remaking of Istanbul, Portrait of an Ottoman City in the Nineteenth Century, Seattle et Londres, 1986, p. 160.

۸- نقوش اورهون: نقوش نقشت في القرن الثامن على مسلات وادى أورخون، في جنوب بحيرة بايكال، فك رموزها تومسين ورادلوف في أواخر القرن التاسع عشر.

#### ٩- البير اورتايلي، النفوذ الألماني في الأمبر اطورية العثمانية في عصر عبد الحميد الثاني.

Ilber ORTAYLI, Ikinic Abdulhamit Doneminde Osmanli, Imparatorlugunda Alman Nufuzu, Ankara 1981, pp.57-72.

10- Ilber Ortayli, op. cit., pp. 73-103.

الفصل الرابع عشر

موت امبر اطورية

(1974-19.4)

بقلم : پول حوموی وفرانسوا چورچو(١)

الأمال وخيبات الأمل (١٩٠٨ - ١٩١٢)

# الثورة والردة

منذ صعود نيازى بك الى شعاب الجبال مع أنصاره، لم يكف الاضطراب عن التزايد فى مقدونيا، فقد حذا ضباط شبان آخرون من الجيش الثالث حنوه، كالبكباشى انور، الملحق بهيئة الأركان التى يرأسها حلمى باشا. ويؤدى تكاثر أعمال التمرد هذه الى دفع لجنة الاتحاد والترقى الى تزعم حركة العصيان. واذ يتابع عبدالحميد هذه التطورات من خلال شبكته التجسسية فإنه يحرك شرطته السرية ويرسل لجان استقصاء، لكن لجنة الاتحاد والترقى تكشف عملاءه وتتخلص منهم بسرعة.

وفى مستهل شهر يوليو ١٩٠٨، مع تزايد الاغتيالات ضد عملاء القصر، يقرر عبدالحميد ارسال الجيش لاخماد ما أصبح انتفاضة بشكل متزايد الوضوح : فنحو منتصف الشهر، سوف يجرى ارسال ١٨٠٠٠ جندياً من الاناضول الى مقدونيا. لكنهم، بدلاً من محاربة التمرد، ينضمون اليه، ويعتبر ذلك نقطة تحول في

الثورة: فحتى ذلك الحين، كان تمرد الضباط المنتمين الى حركة تركيا الفتاة حدثاً شبه عادى فى مقدونيا خاضعة منذ سنوات طويلة للجماعات الثائرة. ويدل انضمام الجنود الاناضوليين الى التمرد على ان زمام الموقف يفلت منذ ذلك الحين بالكامل من أيدى القصر. وبين ٢٠ و ٢٣ يوليو، نجد ان عدداً من التمردات التى يتجه اليها الضباط والعناصر المدنية من السكان المسلمين والتى تنظمها لجنة الاتحاد والترقى سوف تنشب فى موناستير وسيريس وأوسكوب وفيرزويك. وينهمر على يلدز سيل من البرقيات المطالبة باعادة العمل بالدستور، بينما يهدد الجيش بالزحف على اسطنبول إذا لم يرضخ السلطان، وفضلاً عن ذلك، ففى ٢٣ يوليو، يتم اعلان الدستور بشكل عقوى فى موناستير وفى عدة مدن اخرى من مقدونيا.

وكانت اللجنة قد خططت للتحرك فى سالونيك، عاصمة مقدونيا، فى ٢٧ يوليو، لكن عبدالحميد يفاجئها. فالحال أن هذه الأخير، الذى لا يحوز بعد أية وسيلة لمواجهة المتمردين، يقرر التفاهم معهم، ففى ٢٢ يوليو، يعين سعيد باشا صدراً أعظم، وفى صباح اليوم التالى، يصدر إرادة سلطانية تعيد العمل بدستور ١٨٧٦ فى الامبراطورية؛ كما يعلن اجراء انتخابات فى موعد قريبا وعقد البرلمان، وهو برلمان لم يجتمع منذ ثلاثين عاماً.

وفى ٢٤ يوليو، تعلم اسطنبول والمدن الكبرى للامبراطورية فى فرحة جماعية غامرة أن الاستبداد الحميدى قد انتهى. وفى الشوارع، نشهد مشاهدة مؤثرة؛ فالناس المنتمون الى جميع الجماعات، الأرمن واليونانيون والبلغاريون والاتراك والألبانيون، يتبادلون التهنئة ويتعانقون، وفى الأماكن التى لا تشهد حماساً، كما فى بعض المدن العربية، يجتهد ممثلو اللجنة فى اثارة مظاهر الفرحة. وتبدو جميع الآمال ممكنة، وسوف يعلن انور «لقد عالجنا الرجل المريض»، ويبزغ فجر جديد مع اعادة العمل بالدستور.

وهكذا، فدون معركة تقريباً، يشهد المنتمون الى حركة تركيا الفتاة تحقق ما كان فكرة ثابتة لديهم منذ نحو عشرين عاماً: أن تصبح الدولة العثمانية من جديد

دولة دستورية. وتفاجئهم سرعة انتصارهم، الذي تم الوصول اليه دون خوض معركة، دون اللجوء الى العنف، تحت مجرد التهديد بالتدخل، والسهولة التي رضخ بها عبدالحميد لمطلبهم. والحال أن الأكثر محافظة بين صفوفهم يرون انه مع تحقيق الجانب الرئيسي من البرنامج فإن على اللجنة أن تحل نفسها. لكن الغالبية تختار مواصلة العمل السياسي.

فما الذي سوف يفعله المنتمون الى حركة تركيا الفتاة بانتصارهم المفاجيء؟ إن السلطان، لأنه اعاد الدستور، يشهد استعادة لشعبيته، وليس بالامكان عزله. ومن جهة اخرى، فإن الثوار لا يضمون في صفوفهم أية شخصية سياسية ذات خبرة. فلما كانوا منحدرين في غالبيتهم من صفوف البورچوازية الصغيرة، بورچوارية المحامين والصحفيين والمرظفين وصغار الضباط، المتخرجين غالباً من مدارس عليا دون أن يكرنوا قد تعلموا مع ذلك فن الحكم، فإنهم لم تكن امامهم قط فرصة للاحتكاك بعالم الحياة السياسية. وأخيراً، فإنه اذا كانت لجنة الاتحاد والترقى تتمتع بانغراس جيد في مقدونيا، فإنها لم يتسن لها مد شبكتها الى الأناضول، وكانت تعوزها منظمة راسخة في اسطنبول حيث كان قادة الحركة شبه مجهولين. ومن المستحيل في هذه الظروف المطالبة بحكم دولة جد واسعة وجد معقدة كالامبراطورية العثمانية. والحال ان المنتمين الى حركة تركية الفتاة، وهم انقلابيون ترهبهم السلطة، كان محكوماً عليهم بأن يبقوا، مؤقتاً على الأقل، على هامش المؤسسات.

ومن ثم فلاغرابة فى اننا نجد فى المناصب القيادية للدولة بعد يوليو ١٩٠٨ نفس القيادات السياسية. فعلاوة على السلطان الذى يبقى على عرشه وإن كان بسلطات مختزلة، نجد ان جميع من يتولون منصب الصدر الاعظم هم من رجال النظام القديم. سعيد باشا، ثم العجوز كامل الذى يستأنف الخدمة فى اغسطس واحمد توفيق باشا، الخ. كما ان الادارة تبقى هى ايضاً فى ايدى بيروقراطيي النظام القديم العثمانيين. ولن يتم احلال سياسى وادارى إلا بشكل تدريجى.

فهل يمكن للمرء آنئذ الحديث عن «ثورة تركيا الفتاة»؟ الواقع ان ما حدث هو بالأحرى انقلاب قاده وحقق له النجاح الضباط ولجنة الاتحاد والترقى فى مقدونيا، دون نقل حقيقى للسلطة، وبشكل اكبر من أن يكون ثورة، فإنه عودة - هى عودة نص قديم بالفعل يزيد عمره عن ثلاثين سنة - حققها رجال لا يملكون فى الواقع برنامجاً فى المجال الاجتماعى، إلا أنه كما أن الثورة الفرنسية لا تختزل فى اجتياح الباستيل، فإن الثورة التركية أيضاً ليست متضمنة كلها فى ٢٤ يوليو، فالواقع أن انقلاب حركة تركيا الفتاة قد فتح السبيل أمام سلسلة من التغيرات العميقة التى سوف تنتشر على اكثر من عشر سنوات،

وفى اللحظة نفسها، فإن التغيرات كانت بالفعل ذات اهمية. فالمقربون من السلطان جد المتورطين فى الاستبداد، كعزت باشا او ابو الهدى، يهربون أو يجرى حبسهم، ويتشتت شمل «بطانة» يلدز. ويجرى حل الشرطة السرية وازالة شبكة الجواسيس. ويتم منح عفو عام فى ٢٧ يوليو، يستفيد منه، خلافاً لضحايا التعسف واضحايا الجورنالچية، الف من السجناء المنتهكين للقانون العادى. ويرجع المنفيون السياسيون بالمئات، حيث يتم استقبالهم احياناً بتظاهرات حماس ضخمة، كصباح الدين، وإذ تتخلص الصحف من الرقابة، فإنها تتزايد، ويدخل الرأى العام الحياة السياسية للبلاد. وبوجه عام، فإن المناخ يعتبر ثورياً.

إلا أنه ترقباً للانتخابات ولانعقاد البرلمان المتوقع في الخريف، فإن المشكلة المثارة هي معرفة من الذي سوف يحكم. لقد أصاب الضعف القصر. وعبدالحميد، بعد أن حلف اليمين على الدستور، ينعزل في دور المراقب. وبالنسبة للباب العالى، على العكس من ذلك، تتيح الثورة فرصة لاستعادة الساحة التي خسرها منذ سبعينيات القرن التاسع عشر. وفي لعبه بفطنة على النزاعات التي لن تغيب عن النشوب بين القصر واللجنة، يتسنى للصدر الأعظم الأمل في أن يفرض من جديد سلطته. وسوف يحاول سعيد باشا وكامل باشا، كل بدوره، اللعب بهذه الورقة. أما

فيما يتعلق بلجنة الاتحاد والترقى، فإنها تتصرف من خلال لجنتها المركزية (مركز العمومى) التى تظل سرية فى سالونيك، وهى أشبه ما تكون بجماعة ضغط سرية تقوض ممثليها فى الولايات، وترسل وفوداً من اثنين أو من ثلاثة من ابرز اعضائها، كطلعت أو رحمى أو چاويد أو الطبيب ناظم بهاء الدين شاكر أو احمد رضا، الى السلطان أو الى الصدر الاعظم لعرض وجهة نظرها، بل وحتى لفرضها. وبعد عدة أيام من الثورة، تصل الى العاصمة لجنة من سبعة اشخاص (يبرز بينهم بشكل خاص طلعت وجمال وجاويد) للاشراف فيها على تطبيق النظام الجديد. وان يتخلف هذا النظام عن الاصطدام بسلسلة من المصاعب السياسية والاجتماعية والديبلوماسية.

ويادىء ذى بدء ، تتفجر أزمة سياسية بعد عدة أيام بين سعيد باشا والاتحاديين. فالدستور يعطى الصدر الأعظم الحق فى أن يشكل بنفسه الوزارة، التى يجب عليه بعد ذلك اخضاعها لارادة سلطانية. ولكى يتمكن من مواجهة اللجنة بشكل أفضل، ينوى سعيد باشا أن يحتفظ السلطان بحق اختيار وزيرين، وزير الحربية ووزير البحرية. والرهان كبير: فمن يسيطر على الجيش يمكنه بذلك نفسه أن يكبح جماح حركة تركيا الفتاة التى تستند قوتها الى حد بعيد على صغار الضباط. ويفشل سعيد باشا فى امتحان القوة الذى يخوضه ويضطر الى التنحى، وسوف يحل محله كامل باشا (٦ اغسطس). ويقترح هذا الأخير برنامجاً يهدف الى تحويل الامبراطورية الى دولة حديثة ممركزة ينال تأييد المنتمين الى حركة تركيا الفتاة. وتعلن لجنة الاتحاد والترقى انها لن تتدخل بعد فى الحياة السياسية وانها تكتفى بأن تكون حارساً للدستور وبأن تمارس دورها كحكم، وهو دور سوف تكون مدعوة الى لعبه منذ شهر اغسطس ١٩٠٨ عندما تجتاح البلاد موجة من الإضرابات على مدار عدة السابيع.

اكن اسوأ ما ينتظر النظام الجديد كان على وشك الحدوث، ففي ه اكتوبر، نجد ان بلغاريا، رفضاً منها اسلطة السلطان، تعلن استقلالها، وفي اليوم التالي،

تعلن النمسا – المجر ضم البوسنة والهرسك، وتعلن كريت قرارها بالانضمام الى اليونان. وكانت الفرصة مغرية : فالنظام الجديد كان ما يزال غير مستقر؛ وفي حالة توطده، ألن يلجأ الى استعادة سلطته على هذه الاراضى؛ من المؤكد انها اراضى لا تنتمى بعد الى الامبراطورية العثمانية إلا من الناحية الاسمية، لكن وضعيتها تضمنها الدول الكبرى وهي تتخلص فجأة من السيادة العثمانية؛ وكانت تركيا عاجزة ومعزولة، والدول لا تعرقل سير الأمور. وبينما تنظم اللجنة مقاطعة للسلع النمساوية، تحاول السلطات السياسية تسوية الأزمة بالسبل الديبلوماسية. وبين فبراير وابريل ١٩٠٩، سوف يجرى التوصل الى اتفاقيات تنص على تعويضات مالية لتركيا وتعترف الخليفة بحق الاشراف على الحياة الدينية للمسلمين في الأراضى الضائعة

والحال أن آثار هذه الأزمة الديبلوماسية ملحوظة. فبالنسبة للنظام الناشىء عن ثورة تركيا الفتاة، كانت تلك نهاية الحظ السعيد. ففى غضون اشهر، سوف يضبطر إلى التنازل عن اراض اكثر من تلك التي تخلى عنها عبدالحميد خلال الاعوام الثلاثين الأولى من عهده، والحال أن تدخل يوليو كان يقصد به الحيلولة دون تمزق الامبراطورية. وبضربة واحدة تتمزق مصداقية المنتمين الى حركة تركيا الفتاة تمزقاً خطيراً. وسرعان ما سوف يؤدى عجزهم عن مواجهة العدوان الاجنبى الى ايقاظ السخط، ولا غرابة في ان الدلائل الاولى على الردة تظهر منذ غداة هذه الأزمة.

ومن ثم ففى مناخ مسموم الى حد ما سوف تجرى الانتخابات البرلمان العثمانى (نوڤمبر – ديسمبر ١٩٠٨). وتجيىء المعارضة الوحيدة الجنة من الليبراليين المنتمين الى اتجاه صباح الدين، المتجمعين فى الحزب الليبرالى العثمانى (عثمانلى احرار فرقاسى)، الذى، إذ يشدد على المساواة بين المسلمين وغير المسلمين، كما يشدد على اللامركزية، يجد دعماً من جانب العناصر غير

التركية في الامبراطورية. لكن الحزب، الذي تشكل بشكل متأخر، نحو منتصف شهر سبتمبر، والمنظم في العاصمة وحدها تقريباً، لا يتسنى له تهديد هيمنة الاتحاديين بشكل جدى. وسوف تجرى الانتخابات وفق اقتراع غير مباشر على درجتين، مع عدم الاعتراف بحق التصويت إلا للرجال الذين تزيد اعمارهم عن خمس وعشرين سنة، وسوف تؤدى الى نزاع حاد مع البطريركية الارثوذكسية والجالية اليونانية اللتين تطالبان بتمثيل أقوى بكثير العنصر اليوناني في المجلس (النيابي). وفي جميع الانحاء من الناحية العملية، سوف يجرى انتخاب المرشحين المنتمين الى قائمة لجنة الاتحاد والترقى. والحال أن الصدر الاعظم نفسه، مرشح الليبراليين في اسطنبول، سوف يسقط في الانتخابات.

ويجرى افتتاح البرلمان فى صخب عظيم فى ١٧ ديسمبر ١٩٠٨. وفى خطابه الافتتاحى، يؤكد عبدالحميد تعلقه بالدستور: فهو يقول انه لم تعد هناك الآن عقبة أمام اعادة العمل به، بعد ان تقدم التعليم بين صفوف الشعب. وبعد ذلك بعدة ايام، سوف يجرى انتخاب احمد رضا رئيساً لمجلس النواب.

وان تتأخر العلاقات بين اللجنة وكامل باشا عن التدهور. فالصدر الأعظم، رمز بيروقراطية النظام القديم، المتميز بعلاقاته مع الليبراليين، شخص تصعب السيطرة عليه. وبعد عدة اسابيع من افتتاح البرلمان، يحاول الاستفادة من المصاعب السياسية لزيادة سلطته. وفي ١٠ فبراير ١٩٠٩، يقرر تعيين رجال يأتمرون بأمره على رأس وزارة الحربية والبحرية. ومن جديد، يدور امتحان القوة حول السيطرة على الجيش. وإثر مناقشة في البرلمان يجرى فيها حجب الثقة عنه بأغلبية ساحقة، يضطر كامل الى التنحى. ولايجاد بديل له، يلجأ السطان الى حسين حلمي باشا، المفتش العام السابق لروميليا قبل الثورة، والذي يتمتع بسمعة طيبة لدى المنتمين الى حركة تركيا الفتاة. ويعتبر ذلك انتصاراً جديداً للجنة الاتحاد والترقي.

وفى غضون عدد من الأشهر، لا يكف السخط عن التزايد، وهو يتخذ في البداية ملمحاً دينياً بشكل واضح. فأزمة اكتوبر ١٩٠٨ الديبلوماسية تحدث في

قلب شهر رمضان، في لحظة تعتبر الحساسية الدينية فيها اقوى ما تكون (٢). ومنذ المتوبر، يتجه حشد يتزعمه احد المحوجات (على الأعمى، قور على) الى القصر لمطالبة السلطان بتطبيق الشريعة. وتنتشر الدعاية المضادة لجماعة تركيا الفتاة، وإذا كان شيخ الاسلام والعلماء من المرتبة العليا قد أيبوا النظام منذ البداية، فإن الدستور قد اعتبر، في المراتب الأدنى للهيراركية الدينية، والأكثر محافظة، مسئولاً عن النكبات الجديدة للامبراطورية، وتبدو الحرية والمساواة فكرتين غريبتين، خطرتين، أما الاخلاق الحديثة، المنسوبة الى جماعة تركيا الفتاة، فهى تتعرض للتحقير. وفي صحيفته، صحيفة ميزان، نجد أن مراد بك، في قطيعة أكبر من ذي قبل مع رفاقه السابقين، يصب الزيت على النار، مثيراً المشاعر الدينية، ومنداً بالمساواة مع غير المسلمين وبتحرير المرأة بوصفهما متعارضين مع التقاليد. وهو خطاب يجد أتباعاً متزايدى العدد بين صفوف رجال الدين والصغطة والدراويش، خطاب يجد أتباعاً متزايدى العدد بين صفوف رجال الدين والصغطة والدراويش،

ويؤدى اقصاء كامل باشا في فبراير ١٩٠٩ الى زيادة التوبر، وفي المجلس (النيابي)، يصبح حزب الأحرار نواة معارضة سياسية تضم ما بين خمسين وستين نائباً، خاصة بين صفوف القوميات غير التركية: اليونانيين والأرمن والعرب والألبانيين. وهذه المعارضة تتهم لجنة الاتحاد والترقى بفرض ديكتاتورية وبتسييس الجيش ويالتخلي عن المثل الاعلى النزعة العثمانية لحساب الأتراك وحدهم. وهذه المهجمات العنيفة تجد تشيعاً من جانب الانجليز الذين لا يرتاحون الى رحيل رجلهم الذي يتمتع بثقتهم. والحال أن فيتزموريس، الترجمان الأول اسفارة بريطانيا العظمى، يشن حملة من خلال صحيفة «ليثانت هيرالد» الصحيفة الانجليزية الصادرة في اسطنبول، التي تطعن في الاتحاديين. ويجرى توجيه النقد السافر الى اساليب اللجنة في الصحف. وفي لا ابريل، يجرى اغتيال حسن فهمى، وهو صحفى شارك بنشاط في الحملة المضادة للاتحاديين في صحيفة «سيوبيستي»، ويحمل الرأي العام اللجنة نفسها المسئولية عن هذا الاغتيال.

وفى اوائل ابريل، سوف تنظم قوى الردة نفسها. فالواقع ان جمعية الاتحاد المحمدى (اتحاد - اى محمدى جمعيتى)، التى تشكلت فى الشهر السابق على يدى واحديتى، وهو درويش بكتاشى من قبرص، سوف تضم علماء من المرتبة الثانية. وهى نوع من منظمة تبشيرية، ذات نزعة «أممية»، تدعو الى اسلام شعبى. ومنذ عدة أشهر، تسهب صحيفتها، صحيفة «قولكان»، فى اصدار قرارات الحرمان ضد «حفنة الملحدين» الذين يجرون البلاد الى الخراب. وتختار جمعية الاتحاد المحمدى ذكرى مولد النبى، ه ابريل، لاعلان برنامجها الذى يدعو الى المثل الاعلى الاسلامى، فى مواجهة اتجاهات الاتحاديين العلمانية والمتأثرة بالغرب.

وفى ليلة ١٢ – ١٧ ابريل ١٩٠٩، ينشب التمرد المعروف بالتركية باسم «حادث ٢٢ مارس» (اوتوز/ بير/ مارت / وتاسى» (٢١). ذلك ان عدداً من جنود الفيلق الأول للجيش المرابط فى اسطنبول، شديدى التأثر بدعاية الجمعية، سوف ينزعون سلاح ضباطهم – وغالبيتهم من الضباط والمؤهلين (مكتبلى)، وسوف ينتشرون فى المدينة ويجتازون جسر جالاتا ويتجمعون فى ميدان السلطان أحمد، أمام البرلمان. وعلى مدار يوم ١٣ ابريل، سوف تنضم اليهم عناصر من وحدات اخرى ورجال دين وتلامذة المدارس الاسلامية. ومرة اخرى فى التاريخ العثمانى، يحتشد رجال الجيش ورجال الدين كتفا لكتف فى تمرد ضد السلطة. وهم يطالبون بالالتزام الصارم بالشويعة ويطلبون تنحية وزير الحربية وتنحية رئيس مجلس النواب، احمد رضا، رمز لادينية جماعة تركيا الفتاة.

ويؤدى التمرد الى ازمة سياسية خطيرة. فالبرلمان الذى غزاه العسكر فى جانب منه يبدو محاصراً. والنواب الاتحاديون يهربون او يختفون، ووزير الحربية، احمد مختار باشا، لا يقدر على اتخاذ قرار بالتصدى للعصيان. ووزارة حلمى باشا، التى اصابها الشلل، تسارع الى تقديم استقالتها. أما فيما يتعلق بالسلطان، فإنه يرى فى الأزمة فرصة للثار لنفسه. و،استجابة منه لأغلب مطالب

المتمردين، يصدر الأمر الى البرلمان باحترام الشريعة ويعين احمد توفيق باشا فى منصب الصدر الأعظم. وسرعان ما يملأ الليبراليون الفراغ الذى تركه الاتحاديون.

وتحدث في اسطنبول عدة مشاهد للعنف، فخلال التمرد نجد أن عدداً من النواب يلقون الضباط الشبان المؤهلين ومن انصار الحركة الدستورية وعدداً من النواب يلقون حتفهم، ويجرى تخريب ونهب مكاتب صحف اتحادية كصحيفتي «تائين» و «شورى – اي امه»، على ان شيئا لا يضاهي التمردات التي تقع في أضنه، فاعلان تمرد اسطنبول يثير النفوس في اضنه اثارة زائدة عن الحد، وتنتشر بين صفوف المسلمين اشاعة مفادها أن الأرمن يستعدون للثورة، ومنذ ١٤ ابريل، يصبح الحي الأرمني مسرح مشاهد عنف ومذابح، سوف تستمر عدة ايام وتسفر عن سقوط عدة آلاف من الضحايا بين صفوف السكان الأرمن.

وقد جرى التوقف طويلاً امام معنى احداث ١٢ ابريل. هل كانت تفجراً مفاجئاً التعصب الاسلامي؟ لكن الاقليات المسيحية، وعلى رأسها اليونانيون، قد اعربت عن فرحتها، وكان الدستور محل احترام من جانبها. فمن الذى امسك بزمام الأمور وراء المتمردين؟ عبدالحميد؟ الواقع انه يبدو ان السلطان لم يكن محرك التمرد إلا انه يبدو انه، مع تفجر التمرد، قد حاول الاستفادة منه، الأمر الذى سوف يؤدى الى اتهامه بالمسئولية عنه من جانب المنتمين الى حركة تركيا الفتاة، جد المرتاحين الى فرصة التمكن أخيراً من التخلص من طاغية يلدز. انجلترا؟ لاجدال انها، وعلاقاتها فاترة مع جماعة تركيا الفتاة، قد قدمت دعمها الى المعارضة. لكن البحث عن المسئوليات الحقيقية يجب ان ينصب على هذه الجهة. فوراء حزب الاحرار، ينتشر حشد بأكمله من خصوم النظام الجديد أو من الذين خابت آمالهم فيه: ينتشر حشد بأكمله من خصوم النظام الجديد أو من الذين خابت آمالهم فيه: منتمون سابقون الى جماعة تركيا الفتاة جرى شل نشاطهم (كصباح الدين)، ليبراليون مستبعدون من السلطة (ككامل باشا)، أقليات مسيحية تتزايد تخوفاتها،

البانيون منزعجون من اتجاهات الاتحاديين المركزية والقومية، الايليون يتمسكون بالولاء للسلطان، ضباط النظام القديم المسرحون منذ يوليو، بيروقراطيون ضحايا لاعادة التنظيم الادارى (تينسيكات). وقد استخدمت المعارضة الاسلام ضد الاتحاديين؛ وهو ما سمح لها بتعبئة سكان اسطنبول بشكل واسع.

على أن انتصار خصوم لجنة الاتحاد والترقي سوف يكون قصير العمر. فجيش مقدونيا، الذي يرى البنيان السياسي الذي جرى تدشينه في ٢٤ يوليو ١٩٠٨ عرضة لتهديد خطير، يقرر التحرك. وبدفع من محمود شوكت باشا، يزحف «جيش العمل» (حركة أوردوسو) على اسطنبول التي يجرى محاصرتها في ٢٤ ابريل. ويجرى اعلان الاحكام العرفية وانشاء محاكم استثنائية لمحاكمة المتمردين. وبعد ذلك بعدة ايام، سوف يعلن مجلس النواب ومجلس الشيوخ في اجتماع مشترك خلع السلطان، وهو قرار سوف تكرسه فتوى صادرة عن شيخ الاسلام. ويجرى نفى عبدالحميد الى سالونيك واحلال اخيه محمد رشاد محله. وبهذا تطوى صفحة من صفحات تاريخ الامبراطورية العثمانية.

## الغليان الاجتماعي والفكري

منذ بداية القرن، عرفت الامبراطورية العثمانية تطوراً اقتصادياً سريعاً، شجعت عليه سياسة اللجوء الى الرساميل الأجنبية فى سياق تنافسات متزايدة الصدة بين الدول. وقد ارتفعت الاسعار. ففى اسطنبول، بين عامى ١٩٠٠ و ١٩٠٨، ارتفع سعر أقة (٣.١ كجم) القمح من ٣٤ إلى ٥٤ بارة (٤٠ باره = قرشاً واحداً). وارتفع سعر كيلة (٣٧ لترا) الشعير من ١٢ الى ١٩ قرشاً. وهذا التضخم يناسب رجال الاعمال، لكنه يزيد وضع الأجراء والمستخدمين والشعب البسيط هشاشة. وفى الوقت نفسه، فإن التغريب يستمر اكثر فتكثر: فبالرغم من الرقابة، لا تتوقف الصحف الأوروبية، والأفكار الغربية، والموضة، واحدث التقنيات، والألعاب وأشكال

اللهو (كالدراجة أو السينما) عن غزو المدن الكبرى للامبراطورية. وكان ذلك شيئاً من العصر الجميل الذي يتغلغل في جزء صغير على الأقل من الامبراطورية.

والحال أن ثورة تركيا الفتاة، التي تقع وسط هذه التحولات السريعة، تثور في المجتمع العثماني كانفجار. فالقوى الاجتماعية، أسيرة القيد الحميدي لزمن جد طويل، تجد نفسها فجأة وقد تحررت. ولأول مرة في تاريخه، يكتشف المجتمع العثماني حرية التعبير والصحافة والاجتماع. وتصبح «الحرية» كلمة سحرية قادرة على حل جميع المشكلات واشباع جميع الرغبات. وتؤدى «نشوة الحرية» الي تجاوزات، والى تجليات لعدم الانضباط وللفوضي، والى رفض لدفع الضرائب. ويكف عدد من الموظفين عن شق طريقهم الى مكاتبهم ويكف عدد من طلاب المدارس عن شق طريقهم الى مدارسهم.

وأحد تجليات هذا الانفجار الاجتماعي الأكثر اثارة هو تطور الصحافة. فمنذ غداة ٢٤ يوليو، يقفز عدد النسخ الصادرة من الصحف اليومية في اسطنبول بشكل بليغ الدلالة: ٢٠٠٠٠ نسخة بالنسبة لصحيفة إقدام و ٢٠٠٠٠ نسخة بالنسبة لصحيفة معباح. ويجرى تخاطف الأعداد. وحتى أواخر عام ١٩٠٨، تظهر مائة صحيفة جديدة في الامبراطورية. وتحتل الصحف الساخرة بينها مكانة هامة: فقد كان الضحك مكبوحاً لزمن جد طويل في عهد عبدالحميد، وفي ١٩٠٨ – ١٩٠٨، يجرى توزيع اكثر من ٢٥٠ صحيفة وبورية في الامبراطورية، وهو رقم يشير في حد ذاته الى الحمى الفكرية التي استولت على تركيا، حتى وإن كان الايقاع سوف يصبح بطيئا بعد ذلك: إذ تظهر ١٣٠ صحيفة في عام ١٩١٠، ثم تظهر ١٢٤ صحيفة في عام ١٩١٠،

وفى اندفاع الثورة، تبرز أنذاك ثلاث جماعات اجتماعية، قلما دار عنها الحديث حتى ذلك الحين في الامبراطورية العثمانية: النساء والعمال والمثقفون.

وحول عام ١٩٠٠، كان وضع المرأة العثمانية بسبيله الى التغير. ففى الفئات العليا من المجتمع، تتبنى أعداد متزايدة باطراد من النساء المسلمات أساليب السلوك الغربية، تحت تأثير الاطلاع على المجلات أو محاكاة لرصيفاتهن الأرمنيات واليونانيات. وهن تبدأن في تعلم الفرنسية وفي تأثيث منازلهن وفق النموذج الأوروبي، وفي تلقى دروس في العزف على البيانو، وفي ارتداء الأزياء الغربية، وفي الخروج بمفردهن الى الشارع. لكن اخلاقية عهد عبدالحميد تسعى في الوقت نفسه الى ان تفرض عليهن قواعد سلوك اكثر صرامة. وهكذا نجد أن مرسوماً صادراً في عام ١٩٠١ يحرم عليهن التردد على المحال الأوروبية ويلزمهن بارتداء الحجاب حتى وهن في العربات. ويجرى النص تفصيلاً على طول وسمك الحجاب (الشرشف)، ونوع الأحذية التي يتعين عليهن لبسها. أما النساء اللواتي يجازفن بالسير في الشارع بمفردهن فإنهن يصبحن عرضة للقبض عليهن.

وخلال فترة نفيهم في اوروبا، ومن جراء اتصالهم بالعادات الأوروبية، يفكر المنتمون الى حركة تركيا الفتاة كثيراً في حالة المرأة في مجتمعهم. ويرى بعضهم أن تحررها هو مفتاح تقدم الدولة العثمانية. وبوجه عام، فإنهم يتمنون ان تتطور المرأة العثمانية وفق نموذج المرأة الغربية بفضل تقدم التعليم.

ويتيح مناخ يوايو ١٩٠٨ للنساء المسلمات فرصة الاعراب عن طموحاتهن، وقد فوجىء شهود ثورة تركيا الفتاة بحضورهن خلال الأيام الثورية. فقد شاركن فى مظاهرات الفرح الأولى؛ وفى ٢٧ يوليو، اجتزن شوارع المدينة فى عربات مزينة بشعارات حركة تركيا الفتاة. كما افصحن عن رفضهن للحجاب وللانزواء فى البيوت، وعن رغبتهن فى التعليم وميلهن الى المشاركة فى الحياة السياسية. ويشاهد المرء نساء كثيرات سافرات تخرجن على الملأ، وتلبسن وفق الأزياء الحديثة، وتعقدن المؤتمرات والاجتماعات. وسوف تنشأ جمعيات نسائية، يتميز بعضها بأهداف هنسائية، اكثر بعضها الآخر بأهداف هنسائية، اكثر كجمعية ترقية النساء (تعالى – اى نسوان جمعيتى) التى اسستها خالدة اديب فى عام ١٩٠٨. وهذه الجمعية، المتصلة بحركة النساء المطالبات بحق التصويت فى انجلترا، تحدد لنفسها هدف «الارتفاع بالمستوى الثقافي للنساء» وتحاول تقديم

تسهيلات تعليمية لاعضائها، ومن جهتها، تنشىء لجنة الاتحاد والترقى في اسطنبول وفي سالونيك شعباً نسائية للاتحاد والترقى (اتحاد وترقى قادينلار شعبسي). أما الجماعة الأكثر راديكالية، وهي جماعة الدفاع عن حقوق النساء (مدافعه – اي حقوق – اي نسوان جمعيتي)، التي تأسست في بداية الحروب البلقانية، فهي تنادى بالتحرر الاقتصادي للمرأة التي يجب ان تتاح لها الفرصة لتولى مناصب في العمل العام أو في المشاريع، وتحصل الجمعية على نجاح أول بتمكنها من ادخال عدد من النساء في شركة التليفونات، والي جانب هذه المنظمات، توجد أيضاً سلسلة كاملة من المطبوعات والصحف النسائية؛ ومن بين الصحف التي كتبت فيها نساء عديدات تجب الاشارة الى مجلة ضعه (الباقة) ومجلة مله جازيتسي (مجلة الأمة)، ومجلة قادين ميكمواسي (مجلة المرأة)، ومجلة محاسن (الأعمال الحسنة)، ومجلة قادين ميكمواسي (مجلة المرأة).

وتظل حركة التحرر هذه محدودة بالرغم من كل شيء. فهذه الحركة، التي توجهها عدة نساء مرموقات، كخالدة اديب أو نقيه هانم، لا تكاد تمس غير الصفوات العثمانية وجزء صغير من الطبقات المتوسطة في المدن، ولا تكاد جمعية الدفاع عن حقوق النساء تضم اكثر من خمسين من الاعضاء. ويتم إحراز شيء من التقدم في مجال تعليم المرأة. ويجرى أفتتاح اول ليسيه للبنات في عام ١٩١١. إلا أنه في هذا المجال ايضاً، يظل التغير متواضعاً. وبوجه عام، فإن حالة المرأة لا تعطي إنطباعاً بأنها قد تطورت كثيراً. فالنساء يظل لهن خلوات منفصلة في عربات الترام ومراكب البسفور، ويحظر عليهن السباحة والتردد على المطاعم، حتى وإن كن برفقة ازواجهن.

وبالرغم من كل شيء، فلأول مرة، يتوفر ادراك، وتثار مشكلة حالة المرأة من جانب النساء انفسهن، وهي مشكلة تمس «المناطق الحساسة» في الاسلام، الفصل بين الجنسين، الزواج، الطلاق، تعدد الزوجات. وهذا هو السبب في ان هذه البداية

التحررية، رغم طابعها المتردد، قد نجحت بالفعل في بلورة الكثير من اشكال السخط. وكان يكفي ان تظهر عدة نساء سافرات في الشارع حتى يؤدى ذلك الى اثارة القلاقل واستثارة ردود فعل عنيفة. ونشهد مهاجمة النساء في الشارع، وبروز الدعوة الى انزواء النساء في البيوت والى ضرورة ارتداء الحجاب بين مطالب المعارضة الدينية. والحال ان لجنة الاتحاد والترقى، المشتبه في الحادها، يجرى تحميلها المسئولية عن الانحلال الاخلاقي العام. وفي عام ١٩١١، سوف يضع شيخ الاسلام النقاط على الحروف؛ فهو يذكر بضرورة ارتداء الحجاب وانزواء النساء في البيوت وبمنع النساء من ارتداد ثياب تتمشى مع الازياء الأوروبية ومن التنزه بمفردهن في الشوارع. وكان الانزعاج بالغ الشدة والاحتدام بحيث انه سوف يجرى في زمن الحروب البلقانية سجال كامل حول مسئولية تحرير المرأة عن الهزائم العثمانية...

كما تلعب ثورة تركيا الفتاة دور كاشف للحركة العمالية، فنحن نشهد منذ شهر اغسطس ١٩٠٨ موجة اضرابات (١١٠ اضرابات) تتميز باتساع وباستمرار غير مسبوقين في التاريخ العثماني، وهذه الاضرابات، «العفوية» في غالبيتها، تنفتح بشكل مباشر على الثورة، فغداة ٢٤ يوليو، ينظم العمال مسيرات يوزعون خلالها منشورات ويلوحون برايات تحمل شعارات حركة تركيا الفتاة، كـ «الحرية والمساواة والعدل والاخاء»، وفي اثر ذلك ينغمس العمال في الاضراب «لأن هناك دستوراً» ولأنهم يتصورون أنه يسمح لهم بتحسين حالتهم،

وسوف تنشب الاضرابات الأولى في منتصف اغسطس في اسطنبول بين صفوف عمال الترام وعمال الموانيء. وسرعان ما تمتد الحركة الى فروع اخرى من فروع الصناعة، الى عمال صناع الزجاج في فابريقة باشاباختشى، والى عمال ادارة التبلغ. وفي ازمير وسالونيك، يحنو عمال الموانيء حنو زملائهم في اسطنبول. كما ان المدن الصغيرة تبدأ في التأثر بالحركة. وسرعان ما تمس

الحركة كل قطاعات الحياة الاقتصادية تقريباً: المواصلات (السكك الحديدية، الترام، النقل البحرى)، والمناجم (كمناجم فحم ايريجلي)، ومصانع النسيج ومانيفاكتورات التبغ، والمؤسسات التجارية (مؤسسات اوروسدى باك). ولا تتعلق المطالب بالأجور فقط، وإنما تتعلق أيضاً، وبشكل أوسع، بظروف العمل وظروف حياة الجماهير العاملة: تخفيض يوم العمل من خمس عشرة – ست عشرة ساعة الى ثمانى أو عشر ساعات بحسب الحالة، راحة أسبوعية الزامية، الاعتراف بالنقابات من جانب مدراء المشاريع، انشاء مكتب للتفتيش على أحوال العمل.

ونحو منتصف سبتمبر، كانت عدة عشرات من آلاف العمال قد توقفت عن العمل، وكان الشلل عاماً تقريباً. وبسبب ذعرهم، يدعو أرباب العمل السلطات العامة الى استخدام القوة. وفى المشروعات التى تسيطر عليها الرساميل الأجنبية يشتد التوتر. وهكذا، ففى شركة سكة حديد الأناضول، والتى يسيطر عليها الدويتش بنك، تتشكل منذ شهر اغسطس نقابة للعمال، تتألف بوجه خاص من عثمانيين مسيحيين ومن اجانب، وتطالب بشروط افضل للعمل وتنتقد مدير الشركة، هوجونين. ويكثف سفير ألمانيا والادارة تدخلاتهما لدى الباب العالى لكى يتخذ تدابير نشيطة ضد «الثوار» و «الفوضويين». وتتحول الحركة الى اضراب. وعلى مدار عدة ايام، سوف يحكم المضربون حصارهم لمحطة حيدر باشا، المحطة النهائية للخط.

ويصبح الموقف حساساً بالنسبة للحكومة. ومنذ ٨ سبتمبر، تصدر قانوناً مؤقتاً بشأن الاضرابات يهدف الى كبح جماح الحركة الاجتماعية. ومن جهتها، تتخذ لجنة الاتحاد والترقى فى البداية موقف الحكم فى منازعات العمل مظهرة، وفق حس وطنى، أنها أكثر تشجيعاً للحركة الاجتماعية عندما يتعلق الأمر بالمشاريع الأجنبية؛ لكنها تنزعج الآن من الاتساع الذى اتخذته الاضرابات، خاصة فى قطاع استراتيجى كالسكك الحديدية، وتخشى من ان يؤدى استمرار الحركة الاجتماعية الى تحطيم ثقة الرأسماليين.

على أن الموقف سوف يهدأ قرب منتصف اكتوبر. وتتراجع الحركة العمالية، بادى، ذى بدء بحكم تشريع تطبقه جماعة تركيا الفتاة. فقانون الاضرابات (تعطيل الدىء ذى بدء بحكم تشريع تطبق تعطيل الاشغال) (١٩٠٩)، القليل الوضوح فى صياغته، والذى يتعلق بالقطاع العام وحده، يعترف بحق الاضراب، لكنه يقيد اعماله تقييداً خطيراً ويمنع تكوين جمعيات أو نقابات عمالية. أما فيما يتعلق بقانون الجمعيات (جمعيتلير قانون (١٩٠٩) فهو يجيز تكوين هذه الجمعيات العمالية خارج المشروعات التى تعمل من اجل القطاع العام.

كما يرجع هذا التراجع الى الضعف الداخلى للحركة. وكانت اضرابات صيف ١٩٠٨ عفوية اساساً. وقد كشفت عن بروليتاريا مقسمة غالباً وفق انقسامات عرقية أو دينية، تضعف التضامن العمالى، وتعرقل انبثاق وعى طبقى وتجعل التنظيم العمالى مسئلة اكثر صعوبة. إلا انه كان هناك جهد لتجاوز هذه الانقسامات: ففى ١٩٠٩، تم فى سالونيك انشاء الاتحاد العمالى الاشتراكى الذى سعى، وهو تحت هيمنة عناصر يهودية اساساً، الى تكوين وعى طبقى يتجاوز التباينات الدينية والعرقية بين صفوف عمال سالونيك.

ومن جهة اخرى، فإن الحركة العمالية العثمانية كانت دون صلات، او دون صلات تقريباً، مع الحياة السياسية. ففي ١٩٠٨، لم ينتخب غير نائب اشتراكى واحد. وفي سبتمبر ١٩١٠، تأسس في اسطنبول الحزب الاشتراكي العثماني الأول. وهذا الحزب، المتأثر باشتراكية چان جوريس، يهتم، في برنامجه وفي صحيفته، صحيفة اشتراك، بمشكلات الطبقة العاملة، لكنه يتألف اساساً من المثقفين، ولم يكن له من الناحية العملية تأثير على البروليتاريا العثمانية.

وبالرغم من جوانب الضعف هذه، فإن الحركة العمالية تستمر. فقد جرى طرح المشكلة الاجتماعية في الامبراطورية العثمانية، مشكلة ظروف عمل العمال، مشكلة عمل النساء والأطفال، حتى وإن كان مشروع أول لتشريع اجتماعي في عام ١٩١٠

قد ظل حبراً على ورق. وسوف تستمر الاضرابات بشكل متفرق خلال السنوات التالية: على سبيل المثال، اضراب الحمالين في جمرك اسطنبول (١٩٠٩)، واضراب عمال الحرير في بورصا (١٩٠٠)، واضراب عمال السكك الحديدية على خط أزمير – قصبه (١٩١١).

وأخيراً فإن ثورة تركيا الفتاة تبرز على المسرح «المثقفين». لكن هؤلاء المثقفين لم يعد يجمعهم شيء يذكر بحفنة المعارضين المتميزين الذين خاضوا المعركة ضد الاستبداد، قبل نصف قرن. فالواقع ان ثورة تركيا الفتاة تستثير تجدداً للرجال وللأفكار: فمن اوروبا ومن مصر يتدفق مناضلو حركة تركيا الفتاة، ومن القوقان أو من البلقان يرجع اللاجئون السياسيون الأرمن والبلغاريون. لكن الثورة تجتذب ايضاً مثقفين من اجزاء اخرى من العالم الاسلامي، من الولايات العربية المعراطورية، ومن مصر، ومن فارس؛ وهي تجتذب بشكل خاص اتراكاً من روسيا (تتار قازان، تتار القرم، أزيريين) يجدون في تركيا حرية تتزايد مكافحتها في روسيا. وذلك ناهيك عن الحالة الأكثر خصوصية لاشتراكي – ديمقراطي مثل بارقوس (الكسندر اسرائيل هيلفاند) الذي يستقر في اسطنبول. ومن خلال هؤلاء الرجال، فإن ما يتغلغل في الامبراطورية هو نخيرة كاملة من الأفكار الجديدة: التجديد الاسلامي، الشعبية، القومية، التضامنية، الاشتراكية. وتظهر علوم جديدة كالسوسيولوچيا التي يجرى انشاء كرسي لها في الجامعة في عام ١٩١٢. وخلال عدة سنوات، تصبح اسطنبول من جديد العاصمة الفكرية للعالم الاسلامي.

وفى «طوفان الأفكار» الذى يجتاح الامبراطورية فى عام ١٩٠٨، ينبثق تياران كبيران، بما يفصل اولئك الذين يتجهون الى الاسلام عن اولئك الذين يجربون «غواية الغرب»(٤). ويحدث استقطاب لمجمل الحياة الفكرية حول هذين الاتجاهين.

وكان محمد عاكف أحد المتحدثين الرئيسيين بلسان التيار الاسلامي. فمحمد عاكف، الذي ولد في عام ١٨٧٣ لأب يعمل مدرساً بالمدرسة الاسلامية في حي

الفاتح، الذى كان آنذاك المركز الرئيسى للثقافة الاسلامية فى اسطنبول، يتأثر كثيراً بطفولته التى قضاها فى وسط مسلم متواضع الحال، وبعد دراسات فى مدرسة الطب البيطرى، يمارس فى آن واحد الكتابة والعمل فى وزارة الزراعة. وفى عام ١٩٠٨، يجرى تعيينه أستاذاً للأدب فى جامعة اسطنبول. وقد تمتع محمد عاكف بشعبية كبيرة بين صفوف الجماهير، التى عبر عن حيرتها وطموحاتها فى قصائد غنائية مطولة؛ وقد انزعج من الهوة القائمة بين المثقفين العثمانيين، المستعدين لتقليد الغرب ولاعتبار الدين مجرد عقبة فى وجه التقدم، والجماهير، المدفوعة الى رد المسئولية عن تدهور الاسلام الى الأخلاق الغربية. وقد رأى محمد علكف أنه يجب الاعتماد على روح الاسلام التقدمية. والنموذج الذى يجب الاقتداء به هو اليابان، التى نجحت فى تبنى العلوم والتقنيات الغربية دون أن تفقد مع ذلك روحها.

وحول عاكف، نجد أن عدداً معيناً من العلماء والكتاب والشعراء المتاثرين بعمل جمال الدين الافغانى وتلميذه محمد عبده سوف يصدرون اعتباراً من عام ١٩٠٨ مجلة «عصرية»، هى مجلة «صراط – اى مستقيم»، التى سوف تحرز نجاحاً واسعاً. – والحال أن المجددين، المؤيدين للدستور، الذى يوحدون بينه وبين «الشورى» الاسلامية، والمعادين لتمرد ابريل ١٩٠٩، يرون ان انحطاط البلدان الاسلامية لا يرجع الى الاسلام نفسه، بل الى الشكل الفاسد الذى انتهى الى اتخاذه، بحكم البدع والتقليد، وتأثير الطرق الصوفية. فقد أسفر ذلك عن إسلام يتعارض مع التفكير العلمى ويتميز بالعجز عن التطور والتكيف مع العالم الحديث. ولإنقاذ المجتمعات الاسلامية من التأخر، تلزم العودة الى إسلام خال من الشوائب، والعودة الى السلام خال من الشوائب، والعودة الى الاجتهاد لاستعادة دين يتمشى مع العقل، قادر على تبنى العلوم والعديدة، والتى استعارتها اوروبا فى الواقع من المسلمين فى العصر الوسيط. وبعيداً عن كل مفهوم تأملى، فإن محررى مجلة «صوراط – اى مستقيم» يرتأون تجديداً اروح النشاط فى عالم التجارة والصناعة والبنوك.

وخلال عدة اعوام، سوف يمثل عاكف ومجلة «صراط – اى مستقيم» الجناح الأكثر ليبرالية والأكثر عصرية فى التيار الاسلامى. إلا أنه توجد الى جانب هذا الجناح اتجاهات أخرى كثيرة، من الاسلام «الشعبوى» لجمعية الاتحاد المحمدى (اتحاد –اى محمدى جمعيتى)، المشبع بالسمات المهرطقة أو الصوفية، الى الاسلام التقليدى والمحافظ الذى يدافع عنه مصطفى صبرى فى بيان الحق.

وعلى الطرف الآخر للمروحة الايديولوجية، يوجد «دعاة التغريب»، الذين يمثلهم بشكل خاص عبدالله چودت. والحال ان عبدالله چودت، الذي ولد في عام ١٨٦٩، من أصل كردى، كان أحد مؤسسى حركة تركيا الفتاة. وبعد تخرجه من المدرسة الطبية العسكرية، فإنه يمارس مهنة الطب، مع قيامه بالكتابة وبالترجمة (خاصة ترجمة أعمال شيكسبير). وبعد نفيه، فإنه ينشر مجلة «اجتهاد»، في جنيف أولاً ثم في القاهرة. وهو يرجع الى تركيا في عام ١٩١٠، وفي السنة التالية، يستأنف، في اسطنبول هذه المرة، إصدار مجلته التي يتعاون معه في تحريرها بشكل رئيسي كل من جلال نورى وحقى كيليتش زاده، وقد رأى عبدالله جودت ان التغريب ضرورة مطلقة بالنسبة للامبراطورية العثمانية. وقد كتب : «ليست هناك حضارة غير الحضارة الأؤروبية، ولابد من الأخذ بها بوردها وشوكها». وهو يرى ان التغريب هو مسألة تغيير للذهنية. والعقبات التي تعترض ذلك هي التعلق بالقيم التقليدية التى فات أوانها والجهل الذي يبقى فيه رجال الدين المتشددون والمتعصبون جمهرة السكان. وشائه في ذلك شأن عاكف، يأسف عبدالله چودت للهوة القائمة بين المثقفين والجماهير، إلا انه، خلافاً له، يقترح ردم هذه الهوة بتخليص هذه الجماهير من المعتقدات الباطلة ومن الخرافات، وبغرس مبادىء الغرب الفكرية، مبادىء الحرية والعقل والتفكير العلمى، في نفوسها، عن طريق التعليم، وكان لمجلة «اجتهاد» برنامج كامل التغريب ينطلق من الدفاع عن حقوق المرأة الى تبنى الأبجدية اللاتينية، مروراً بتحديث الأسرة، والنضال ضد المدارس التقليدية، والعلمنة، واستخدام النظام المترى. على أن عبدالله چودت،النصير المتحمس التغريب، لم يكن مع ذلك أقل وطنية، فهو يتخذ موقف العداء التدخلات السياسية من جانب أوروبا في الامبراطورية. فتبنى قيم الغرب يعنى على وجه التحديد القدرة على الدفاع عن النفس ضد الامبريالية. وهو يقول، مشيراً الى مخاطر الاستعمار: «إما ان نذهب الى اوروبا أو أنها هي التي سوف تجيىء الينا». ومن ثم فإن التغريب هو مسألة بقاء بالنسبة الدولة العثمانية. ويرى عبدالله چودت أن العثمانيين يجب لهم الاعتماد على قواهم الخاصة وأن الخلاص يجب أن يتحقق على أيديهم. وفي زمن الهجوم الايطالي على طرابلس الغرب، نجد أنه يثور على حد سواء ضد اولئك الذين يطلبون العون من انجلترا كما ضد اولئك الذين يدعون، كشيخ الاسلام، الى أداء صلوات في المدارس. وقد كتب: «ان اعدى اعدائنا هو عجزنا وجهلنا وتعصبنا وتمسكنا الأعمى بالتقاليد [...]. والغرب قدوتنا. وأن نحبه فذلك يعنى ان نحب العلم والتقدم والتطور اللدى والأدبي».

وبين هذين الاتجاهين، الاسلامي والتغريبي، المهيمنين على المسرح الفكرى في عام ١٩٠٨، يظهر تدريجيا نوع من «طريق ثالث»، هو النزعة القومية التركية. وقد انبثقت النزعة القومية من لقاء تيارين: حركة مسلمي روسيا الذين، عند منعطف القرن، وتحت تأثير اسماعيل جاسبرينسكي ومجلة تركمان، يجدون في اتحاد الشعوب التركية في روسيا القوة الضرورية لمقاومة خطر الجامعة السلاقية؛ وحركة علمية وثقافية ولدت في اسطنبول في العصر نفسه، متأثرة باكتشافات علماء التركيات الغربيين، تتجه الى استكشاف ماضي الأتراك وهويتهم ويتحقق اللقاء بين هذين التيارين في تركيا بعد ثورة ١٩٠٨. وفي اواخر العام. يتأسس في اسطنبول المنتدى «القومي» الأول، الجمعية التركية (ترك ديرنيجي)، التي تضم مثقفين أتراك من روسيا وعلماء عثمانيين. وتصدر الجمعية في عام ١٩١١ مجلة تهتم اساساً بمشكلات تبسيط وتنقية اللغة التركية. وفي العصر نفسه، في سالونيك، قلب حركة تركيا الفتاة، نجد أن مجلة اخرى، هي مجلة جيئتش قلملير (الأقلام الشابة)، توحد

عدداً من الكتاب والشعراء الشبان كعلى چانب وعمر سيف الدين، في البحث عن «لغة جديدة»، عن تركية مبسطة متحررة جزئياً من مفرادتها العربية - الفارسية. وذلك بالتحديد هو العصر الذي تسعى فيه لجنة الاتحاد والترقى، من سالونيك، الى فرض استعمال اللغة التركية على جميع قوميات الامبراطورية.

وكان محررو المجلة وطنيين متعلقين بمصير الدولة العثمانية، لكنهم كانوا مهتمين بالبحث عن هويتهم، ويتميز بينهم ضياء جوقلب، خاصة لأنه كان فى الوقت نفسه عضواً فى اللجنة المركزية للجنة الاتحاد والترقى. والحال أن ضياء جوقلب، الذى ولد فى عام ١٨٧٦ فى ديار بكر، قد دخل فى اتصال مع حركة تركيا الفتاة، وتعلم الفرنسية، وتحمس للسوسيولوچيا. وعندما جاء إلى اسطنبول فى عام ١٩٠٩، مندوباً لديار بكر الى مؤتمر الاتحاد والترقى، استقر فيها فى السنة التالية و «اكتشف» دوركايم، وأصبح بشكل ما ايديولوچى اللجنة. وهذا دور رئيسى، لأن لجنة الاتحاد والترقى سوف تتحول شيئاً فشيئاً الى تبنى النزعة القومية التركية على يديه جزئياً.

والواقع ان «قومية» ضياء جوقلب، التى تتميز بالاعجاب باطار الدولة العثماني، إنما تتسم آنذاك بسمتين مميزتين. فهو يؤكد أولاً على ضرورة «ثورة العثماعية»، يعرفها بأنها بحث عن حياة جديدة، ليست «كوزموپوليتية بل قومية»، وبحث عن «قيم جديدة»، ليست بالمرة مجرد تقليد لأوروبا، بل نتيجة لتركيب بين الثقافة القومية والحضارة. ومن جهة اخرى، يعبر ضياء جوقلب في أشعاره، من خلال شكل صوفي، عن مثل أعلى وطنى «تركى شامل» سوف يجد صدى واسعاً بين صفوف الشبيبة. وقد كتب: «وطن الأتراك لا هو تركيا ولا تركستان، بل أرض شاسعة خالدة اسمها طوران!». وحتى قبل أن تتوافر نظرية عنها، يرسى ضياء جوقلب أسس مفهوم رومانتيكي للنزعة القومية التركية. لكن هذه الأفكار، في تلك اللحظة، قلما تجد جمهوراً لها، خارج أوساط محدودة في سالونيك وفي اسطنبول.

وبوجه عام، فإن الغليان الاجتماعي والفكري الذي استثارته ثورة تركيا الفتاة يظل محدوداً حتى ذلك الحين. فحفنة من النساء يناضلن من أجل حقوقهن، وعدة مئات من المثقفين يناقشون مشكلات الهوية، وعدة آلاف من العمال يحتجون على ظروف عملهم. وما كان يمكن لأثر ذلك إلا أن يكون محدوداً، ولو لمجرد أن عدد النشطاء محدود. اما الجمهور، الجماهير، فإنها لا تتحرك وقلما تظهر على المسرح بشكل أكبر من ذي قبل. وعلاوة على ذلك، فإن هذه الحركة الاجتماعية تصطدم بأشكال من المقاومة: مقاومة السلطات القائمة، أكانت دينية أم اقتصادية أم سياسية. وكانت الفتاوي والقوانين القمعية مائلة من أجل احتوائها. وحالة الحصار تستمر والرقابة تتخذ أشكالاً خطرة. وعندما لا تكون الحركة الاجتماعية عرضة لكبح جماحها ومحاربتها، فإن المنتمين الي حركة تركيا الفتاة يستعيدون الامساك بزمامها ويحاولون تسريبها في اتجاه ما سوف يصبح بسرعة «مشروعهم» الاجتماعي «الكبير»: خلق بورجوازية تركية،

## نشاط جماعة تركيا الفتاة

بالنسبة للاتحاديين، كان انذار ابريل ١٩٠٩ ساخناً. ويمكن القول ان تنظيم تركيا الفتاة قد تبخر. ثم ان الدور الرئيسي في استعادة النظام لم تلعبه اللجنة، بل كبار ضباط جيش مقدونيا. إلا أن الأمر لن يحتاج إلا الى عدة اشهر حتى يتسنى للجنة الاتحاد والترقي أن تتمالك نفسها وأن تصبح من جديد القوة السياسية المهيمنة في الدولة.

والواقع أنه لا يوجد بعد منافسون على رأس الدولة. وذلك لأسباب تتعلق أولاً بالرجال الموجودين في السلطة. فالسلطان الجديد، محمد الخامس، ابن عبدالمجيد، والذي قضى حياته منزوياً، وارتقى العرش مسناً، لا يمثل بعد تهديداً للاتحاديين. وهي يكتفى بلعب دور شكلى، أن يرمز بشخصه الى الوحدة العثمانية. وحسين

حلمى باشا، الذى يستعيد مهامه كصدر أعظم غداة تمرد ابريل ١٩٠٩، هو بالرغم من كل شيء أكثر انصياعاً من الباشاوات القدماء كسعيد أو كامل. أما فيما يتعلق بابراهيم حقى باشا، خليفته في بداية عام ١٩١٠، والسفير السابق لدى روما، والشخصية النزيهة ولكن المحدودة الوزن، فهو أيضاً اقل ميلاً الى اللعب بورقة شخصية. وتضاف الى ذلك اسباب دستورية : ذلك ان سلسلة من التعديلات التي أدخلت على الدستور في اغسطس ١٩٠٩ قد اختزات سلطات السلطان كما اختزلت سلطات الصدر الأعظم. فالأول يجد نفسه محروماً من جانب من أخرى، والثاني يملك سلطة أقل على مجلس وزراء يعتبر منذ ذلك الحين مسئولاً أمام البرلمان.

وفى مجلس الوزراء، تدخل اللجنة رجالاً يأتمرون بأمرها، ويحتلون مناصب رئيسية: چاويد بك، الذى سوف يصبح وزيراً للمالية فى يونيو ١٩٠٩، وطلعت باشا، الذى سوف يصبح وزيراً للداخلية فى الشهر التالى، وفى مجلس النواب، الذى تضعه التعديلات الدستورية منذ ذلك الحين فى الصدارة، تتمتع اللجنة بأغلبية جد كبيرة من النواب المتجمعين فى حزب الاتحاد والترقى تحت هيمنة خليل مينتيشى. أمًا فيما يتعلق بالمعارضة البرلمانية التى اختفت عملياً منذ مايو ١٩٠٩، فإنها تبدأ فى الظهور من جديد على شكل جماعات صغيرة منظمة الى هذا الحد أو ذاك كحزب الشعب (أهالى فرقاسى)، فى فبراير ١٩٠٠، ثم الحزب الجديد (حزب - اى جديد)، فى اوائل عام ١٩١١، لكنها جد ضعيفة بحيث لا يمكنها منازعة هيمنة الاتحاديين.

وتبقى مشكلة الجيش. ذلك أن محمد شوكت باشا، قائد جيش العمل (حركة اوردوسو) الذي أخمد التمرد، هو الرجل القوى الآن، إلا أنه يعزف عن ممارسة السلطة السياسية. وإذ يجرى تعيينه في البداية مفتشاً للفيالق الثلاثة الأولى من

الجيش وقائداً لحالة الحصار في اسطنبول (والتي سوف تظل سارية المفعول حتى يوليو ١٩١٧)، فإنه يدخل وزارة ابراهيم حقى باشا وزيراً للحربية في بداية عام ١٩١٠. وهكذا فإن دوره السياسي يصبح بشكل ما رسمياً. والحال أن الاحتكاكات لن تغيب بين هذا الجندي الصلب والمتشدد ولجنة الاتحاد والترقي. وهي تتعلق بمكانة السياسة في الجيش والتي يود محمود شوكت ازالتها في ذات الوقت الذي يواصل فيه الاتحاديون الاستناد الى قوة الضباط الشبان. كما يدور صراع على النفوذ داخل مجلس الوزراء حيث تؤدى مسألة الميزانية الى إثارة مواجهة عنيفة بين وزير المالية، چاويد، الذي يريد مقاومة شهوات الأول المسرفة.

على انه، فيما عدا هذه الصدامات القليلة، فإن محمود شوكت باشا والمنتمون الى حركة تركيا الفتاة يسعون الى هدف واحد: الحفاظ على تكامل ووحدة الامبراطورية. وبدرجة أكبر من كونه سياسيا، فإن الأول يهتم باصلاح الجيش وبتأمين الدفاع عن الامبراطورية. وفي الممارسة العملية، سوف تصبح العلاقات من ثم وثيقة بين اللجنة وقوة الضباط، خاصة على مستوى الولايات، حتى وإن كانت هذه الرابطة العسكرية يراد لها أن تظل غير سافرة.

ومن ثم فسوف تتجه اللجنة الى تنظيم نفسها فى ظل الجيش، ويظل الجهاز القيادى هو اللجنة المركزية بالتحديد (مركز – اى عمومى – المركز العمومى)، السرية دائماً، والتى تواصل توجيه الحياة السياسية للامبراطورية من سالونيك حتى صيف ١٩١٢، الموعد الذى سوف تنتقل فيه الى عاصمة الامبراطورية. وهى تعقد فى كل سنة مؤتمراً يحدد المبادىء الموجهة لسياستها. ومن بين انشط اعضاء اللجنة، تجب الاشارة الى الدكتور ناظم وعمر ناجى ومدحت شكرو. إلا أنه لا ينبثق بالفعل زعيم على رأس الجميع، خاصة قبل ١٩١٧. فالشخصيات التاريخية الكبرى الحركة تحتل مكانات شرفية، كأحمد رضا، أو تنتقل الى المعارضة، كابراهيم تيمو، وأبطال يوليو ١٩٠٨ لا يتصدرون المسرح بعد، حيث أعيد نيازى الى ثكناته وأرسل انور الى المانيا ليكون ملحقاً عسكرياً.

وتبذل اللجنة جهداً واسعاً لمد نفوذها الى الولايات. ويجرى انشاء تنظيم هرمى كامل، يمتد من لجنة سالونيك المركزية الى الاندية المحلية، مروراً بشعب مدن الولايات. وهو هيكل غالباً ما «يوازي» هيكل ادارة الولايات الذي يتألف من ولاة ومتصرفين وقائمقامات. وعلاوة على ذلك، فإن بوسع لجنة الاتحاد والترقى الاعتماد على شبكة غير رسمية من العلاقات تستند الى الصلات العائلية، وصلات الصداقة والزمالة التعليمية والحماية، والتي تجعل التنظيم بالغ الفعالية(٥). وفي الولايات، يتعين على الشعب أن تكون مراكز للتقدم، تفتتح المدارس، وتوزع المؤلفات والصحف الدعائية، وتشجع الانشطة الاقتصادية. ومن حيث الأساس، فإن جماعة تركيا الفتاة تريد أن تؤسس، بالنسبة للأتراك والمسلمين، هيكل جماعة فإن جماعة تركيا الفتاة تريد أن تؤسس، بالنسبة للأتراك والمسلمين، هيكل جماعة كالهيكل الموجود بالنسبة لليونانيين أو للأرمن أو لليهود، وسرعان ما سوف يتسنى خطوة في أوساط الاتحاديين.

وفى الأرياف، تستند اللجنة الى كبار ملاك الأرض. ومنذ ذلك الحين، يشكل هؤلاء الأخيرون فى البرلمان قوة سياسية حقيقية، يتزعمها نواب مؤثرون من جماعة تركيا الفتاة، كخليل مينتيشى أو على چينانى أو مصطفى رحمى، المنحدرين من عائلات من كبار ملاك الارض فى ايجه وسوريا وروميليا بحسب الترتيب. وفى هذه الأزمنة التى تتميز بوقوع الامبراطورية فى الاستدانة، تشكل الأرض مع ضريبة العشر المورد الأول للخزانة، وتمثل المصدر الرئيسى لتراكم رأس المال؛ كما انها الثروة الوحيدة التى تقلت بشكل كامل تقريباً من الهيمنة الأجنبية. وقلما يكون بوسع اللجنة التفكير فى انهاء السيطرة السياسية والاقتصادية للأغوات (كبار ملاك الأرض). على العكس، إن سياستها الزراعية تميل الى محاباتهم. واستلهاماً لأراء الاقتصاديين الليبراليين، يرى چاويد بك ان طريق التطور بالنسبة للأمبراطورية العثمانية إنما يمر بالتخصص فى المجال الزراعى. ولذا ينبغى تجهيز البلاد بالطرق وبالسكك الحديدية لتسهيل حركة الصادرات، ودعم الاستثمارات الزراعية الواسعة الموجهة نحو زراعة المحاصيل التى يمكن تسويقها.

على أن لجنة الاتحاد والترقى، وهى حركة انبثقت من مدن مقدونيا، إنما تستند أولاً وقبل كل شيء الى ركيزة حضرية. وهي تجند أتباعها بشكل خاص بين صفوف البورچوازية الصغيرة في المدن الكبرى، بين صفوف المحامين أو المدرسين أو الأطباء أو الصحفيين، أو المستخدمين أو الموظفين، وبين صفوف التجار والحرفيين الأتراك المسلمين في مدن الأناضول. ويضاف الى هؤلاء صغار الضباط من خريجي المدارس العسكرية (مكتبلي)، المعارضين بوجه عام لكبار ضباط النظام القديم، والذين يجرى تجنيد الجناح النشيط للجنة من بين صفوفهم. وهكذا فإن اللجنة تمثل الطبقات المتوسطة التركية الصاعدة، التي تريد أن تجعل منها ركيزة دولة عثمانية محدثة.

وعلاوة على ذلك، فإن اللجنة تجتهد فى تأطير وتعبئة الجماهير. فهى تسيطر فى اسطنبول على الطوائف القوية لعمال الموانىء والبحارة. وهى تنظم اجتماعات حاشدة نجد على رأسها فى أغلب الأحيان الصحفى حسين چهيد، أو «الفيلسوف» رضا توفيق، أو أيضاً الكاتبة الروائية خالدة أديب، وتدشن اكتتابات شعبية واسعة، الشراء سفن حربية مثلاً. والمثال النموذجى لهذه السياسة الخاصة باستخدام الجماهير الحضرية هو المقاطعة التى نظمتها اللجنة فى اكتوبر ١٩٠٨ المنتجات الواردة من النمسا (خاصة السكروالطرابيش) رداً على ضم البوسنة والهرسك. والحال أن نجاح هذه العملية الأولى، والذى لاجدال فى أنه يزعج النمسا، إنما يدفع جماعة تركيا الفتاة الى اللجوء الى هذا السلاح نفسه ضد التجار اليونانيين (بشأن أمور كريت) ثم ضد الايطاليين عند غزو طرابلس الغرب. وخلف تنظيم هذه المقاطعات، التى يشكو منها بشكل خاص التجار المسيحيون الأكثر توجهاً الى التجارة الخارجية، ترتسم فكرة سرعان ما سوف تتجه جماعة تركيا الفتاة الى الفتاة الى القادة الى الفتاة الى القادة الى القديدة والمية والمارة الخارجية، ترتسم فكرة سرعان ما سوف تتجه جماعة تركيا الفتاة الى الفتاة الى القادة الى القادة الى القادة الى القادة الى القدادة الخارجية، ترتسم فكرة سرعان ما سوف تتجه جماعة تركيا الفتاة الى الفتاة الى الفتاة الى القدادة المية الخارجية، ترتسم فكرة سرعان ما سوف تتجه جماعة تركيا الفتاة الى الفتاة الى القدادة المية المناه الفتاة الى الفتاة الى القدادة الى القدادة المية الفتاة الى الفتاة الى الفتاة الى القدادة المية الفتاء المية ا

وهكذا فإن لجنة الاتحاد والترقي تمثل منظمة مركبة تنتمى في أن واحد الى المحفل الماسوني والخلية الثورية وجماعة الكوميتاچي والحزب السياسي بالمعنى

الحديث للمصطلح. ووراء نبرة الكلام الليبرالية والديمقراطية، لم يفقد المنتمون الى جماعة تركيا الفتاة عاداتهم السابقة: الميل الى التكتم والسرية، نظام الشبكات المتوازية، فن التلاعب بالجماهير وفن الدعاية، الذى يستخدمه بشكل خاص وباستاذية حسين چهيد في صحيفة «تانين»، واللجرء الى الضغوط أو، في نهاية الأمر، الى الوسائل العنيفة: وأسماء بعض صحفهم المحلية تذكر بذلك: سلاح (السلاح)، سونجو (الحربة)، كورشون (الرصاصة)، بيتشاك (الخنجر)، بومبا (القنبلة).

وقد قام المنتمون الى جماعة تركيا الفتاة بالثورة فى يوليو ١٩٠٨ من اجل انقاذ وحدة الامبراطورية المهددة بدرجة خطيرة. ويمجرد وصولهم الى الامساك بمقاليد حكم الامبراطورية، أصبح عليهم العمل على تطبيق الجزء الأول من شعارهم، «الاتحاد». فما هى السياسة التى سوف يتبعونها تجاه مشكلة القوميات؛ بالنسبة لهم، يعتبر الاتحاد اتحاد جميع العناصر العرقية (اتحاد اى عناصر) في الامبراطورية، أى إنهاء الاتجاهات الخصوصية أو الاستقلالية أو حتى الانفصالية بين صفوف قوميات الامبراطورية، أكانت تتالف من مسلمين أم من غير مسلمين. وفي حالة غير المسلمين، تريد جماعة تركيا الفتاة الانتهاء من الملل، الجماعات العرقية – الدينية شبه المستقلة، والتى تنظر اليها على انها لا تتمشى مع العصر وعلى انها تمثل تحدياً حقيقياً للمفهوم الذي يتصورونه عن الدولة. ومن ثم فإنها تريد ألا يوجد بعد يونانيون ويهود وأرمن وعرب وأتراك، بل أن يوجد مواطنون عثمانيون سواسية أمام القانون، لهم نفس الحقوق وعليهم نفس مواطنون عثمانيون سواسية أمام القانون، لهم نفس الحقوق وعليهم نفس «دولة واحدة ولا تقبل التجزئة»، إنما تريد فرض المركزية والتماثل والتسوية والترشيد.

لكن قوميات الامبراطورية لها مفهوم آخر عن الاتحاد. فبالنسبة لغير المسلمين، كان الاتحاد يعنى المساواة بين الملل، أي صون، بل وحتى إنماء نظام الاستقلال

الثقافي، والذي يستمرون بحكمه يونانيين أولاً أو أرمنيين أولاً، وعثمانيين ثانياً، رعايا للامبراطورية. والصفوات، كثمن لمشاركتها في النضال ضد الاستبداد، تطالب بمكانة أوسع في شئون الدولة، وبقدر أكبر من الحكم الذاتي، وتحت مصطلح الحكم الذاتي هذا، يحلم كثيرون بالاستقلال. وفيما يتعلق بالقوميات المسلمة غير التركية، فإنه إذا كانت ثورة يوليو لم تقابل، بوجه عام، بترحيب كبير من جانب الوجهاء العرب أو الألبانيين أو الأكراد الذين دللهم عبدالحميد، فإن الطبقات المتوسطة، والصحفيون والمثقفون على رأسها، قد رأت فيها فرصة لتحقيق تطلعاتها الى العدل والى اللامركزية. ولم تكن المسألة بالنسبة لها مسألة دفاع عن امتيازات – لم تكن تتمتع بها (فيما عدا الألبان الى حد معين) – ، بل مسألة حصول من اسطنبول على اصلاحات وعلى قدر أكبر من الحكم الذاتي.

والواقع ان هذه الاختلافات في طريقة فهم الاتحاد العثماني، والمطموسة مؤقتاً في فورة حماس الثورة، سوف تظهر بشكل سافر غداة يوليو. فمناخ الحرية يمنح تطلعات القوميات وسائل جديدة للتعبير عن نفسها، غير البندقية أو القنبلة : التطور غير العادي للصحافة، أولاً، مع ظهور صحف بشتى لغات الامبراطورية، وتكاثر الأندية الثقافية أو الجمعيات ذات الأساس العرقي أو الديني. بل إن الأكراد، الذين كان استيقاظهم القومي متأخراً، سوف تكون لهم في اسطنبول صحيفتهم وجمعيتهم، الجمعية الكردية للتعاون والترقي (كرد تعاون وترقي جمعيتي).

كما يتيح البرلمان للقوميات منبراً لاسماع صوتها. فإلى جانب المندوبين الأتراك الـ ١٤٧، يجرى فى انتخابات عام ١٩٠٨ انتخاب ٢٠ عربيا و ٢٧ ألبانيا و ٢٦ يونانياً و ١٤ أرمنياً و ١٠ سلاڤيين و ٤ يهود. والحال أن برلماناً بمثل هذه الدرجة من اختلاط العناصر لابد له من أن يبرز بسرعة ما وصفته خالدة أديب على استحياء بـ «غياب الانسجام»(١). وسوف تتجمع الأقليات مع العدد القليل من

النواب الليبراليين المنتمين الى حزب الأحرار (احرار فرقاسى)، والذين، بحكم كونهم ورثة لأفكار صباح الدين حول اللامركزية، يتخذون موقفاً اكثر ليبرالية تجاه المشكلة القومية من لجنة الاتحاد والترقى. والى جانب الوسائل الشرعية، يتواصل الغليان القومى خلال شتاء ١٩٠٩: فمن جديد تنتقل جماعات الكوميتاچى اليونائية والبلغارية الى الفعل ويجرى استئناف الصدامات بين الأكراد والأرمن فى الشرق، وتنشب القلاقل فى البانيا. وهكذا، فإن اعادة الدستور، بدلاً من ان تخفف حدة المشكلات القومية، لا تؤدى إلا إلى زيادتها.

وفي البداية سوف تجرب جماعة تركيا الفتاة التفاوض. وهذا هو ما حدث مع ارمن حزب الداشناق أو البطريركية اليونانية خلال فترة الانتخابات. على ان الجماعة، بعد انقلاب ابريل ١٩٠٩، والذي لعبت فيه الاقليات دوراً (الألبان) أو الذي ايدته (اليونانيون)، وبعد مجازر أضنه، التي دشنت مناخ تخوف شديد لدى الأرمن، سوف تجتهد في تطبيق تصورها المركزي للاتحاد عن طريق سلسلة من التدابير: اغلاق الجمعيات والأندية، بموجب قانون الجمعيات (چمعيتلير قانونو) الصادر في اغسطس ١٩٠٩، والذي تحظر المادة الرابعة منه «الجمعيات السياسية التي تستمد غايتها أو اسمها من عرق أو من قومية»؛ والقضاء على الجماعات المسلحة في مقدونيا بموجب القانون الخاص بمكافحة الجماعات المسلحة في روميليا، والقانون الخاص بالأعمال اللصوصية وأعمال قطع الطرق؛ والزام غير روميليا، والقانون الخاص بالأعمال اللصوصية وأعمال قطع الطرق؛ والزام غير المسلمين بأداء الخدمةالعسكرية. وأخيراً، فإن جماعة تركيا الفتاة تفكر في تعزيز والسعى الى فرض اللغة التركية في المدارس والمحاكم. أي عبر انتهاج سياسة والسعى الى فرض اللغة التركية في المدارس والمحاكم. أي عبر انتهاج سياسة عثمنة ثقافية. وإن تؤدى هذه التدابير كلها إلاً الى استثارة السخط، لدى الالبانيين كما لدى عرب سوريا، مروراً بيونانيي وأرمن العاصمة.

ويتمثل هدف آخر لجماعة تركيا الفتاة في تفادى تدخل الدول العظمى في مقدونيا، والذي يشكل مدخلاً الى تمزيق الامبراطورية وتقسيمها. وإذ كانت

الجماعة تتالف من وطنيين متحمسين، فإنها تريد الحفاظ على وحدة أراضى الدولة في مواجهة الامبرياليات، وانهاء الامتيازات والتدخلات الأجنبية في الامبراطورية. وفي النهاية، فإن طموحها يتمثل في الانتقال بالامبراطورية من حالة شبه مستعمرة مستغلة من جانب الدول العظمى الى حالة دولة ذات سيادة تهيمن على مواردها الخاصة. وهو برنامج لا يخلو من الطموح: فللتحول الى «يابان الشرق الأدنى»، يتعين الحفاظ على سيادة الدولة، مع مد اليد الى اوروبا: محاولة الغاء الامتيازات مع مواصلة طلب عون رساميلها وخبراءها وهو برنامج لا يختلف كثيراً، من حيث الأساس، عن برنامج عبدالحميد، والفارق هو الوسائل المعتمدة للوصول الى ذلك.

وتتصور جماعة تركيا الفتاة انها قد قطعت شوطاً طويلاً على الطريق باعادتها للعمل بالدستور، فهى تتصور أن الدستور سوف يفرض الاحترام على اوروبا ويحول دون تدخلها ويرد للدولة اعتبارها ويؤدى الى تدفق الرساميل الاجنبية التى أشار چاويد، في سلسلة من المقالات في صحيفة «صباح»، الى أهميتها بالنسبة لتطور البلاد، ومن هذه الزاوية، فإن احداث اكتوبر ١٩٠٨ سوف تقابل بوصفها تخييباً للأمل.

كما يجب العمل على الدفاع لدى الأوروبيين عن الصورة الميزة للنظام الجديد، وإطلاعهم على توجهه الليبرالي وطمأنتهم على مصالحهم. وهكذا فإن عدداً معينا من المنتمين الى جماعة تركيا الفتاة والذين مكثوا في باريس سوف يصدرون منذ شهر اغسطس ١٩٠٨ صحيفة دعائية، هي صحيفة تركي نواثيل، التي تتخذ موقف المدافع عن النظام الجديد وتجعل من نفسها رسول الصداقة الفرنسية العثمانية، وتؤيد الفكرة التي تذهب الى ان الدولة العثمانية يجب أن تنضم الى الوفاق الثلاثي، مع المطالبة في الوقت نفسه بالغاء الامتيازات. كما أن جماعة تركيا الفتاة سوف تضطلع بجولات اعلامية ودعائية في العواصم الأوروبية الرئيسية. وسوف يزور احمد رضا والدكتور ناظم باريس ولندن في اكتوبر انوقمبر ١٩٠٨ لتوضيح اتجاه ثورة تركيا الفتاة ودور لجنة الاتحاد والترقي.

وكان عبدالحميد قد راهن بكل شيء على ألمانيا، وجماعة تركيا الفتاة تريد التخلص من هذا الاحتكار وتدشين سياسة توازن بين الدول. وهذه الرغبة في التوازن تتجلى مثلاً في اختيار الخبراء الأوروبيين. فإذا كان تدريب الجيش البرى يستمر على أيدى ضباط ألمان (سوف يستأنف قون دير جولتز الخدمة في ديسمبر ١٩١٠)، فإن إصلاح البحرية يوكل إلى فريق يقوده انجليزي، هو الأميرال جامبل، بينما توكل اعادة تنظيم الچندرمة الى الفرنسيين.

على أن السياسة الخارجية لجماعة تركيا الفتاة سوف تصطدم بصعوبات جسيمة. فتكوين الكتل، الوفاق الثلاثي ضد التحالف الثلاثي، واحتداد اندفاع الامبرياليات، يجعلن مهمتها شاقة بشكل خاص. ففي غضون سنوات قليلة، كان الوضع في الشرق الأدنى قد تغير: فقد أصبحت السياسة النمساوية في البلقان أكثر عبوانية. وروسيا، بعد خيباتها في الشرق الأقصى، تتحول من جديد الي الامبراطورية العثمانية، حريصة على أن تؤمن عبر المضائق صادرات القمح التي أصبحت حيوية بالنسبة لاقتصادها ومتحرقة الى انشاء شبكة السكك الحديدية في أصبحت حيوية بالنسبة لاقتصادها ومتحرقة الى انشاء شبكة السكك الحديدية في أسيا الصغرى، ترقباً لاثارة مسألة الاصلاحات الأرمنية. وفي الاناضول وفي الولايات العربية، تتم المواجهة بين ألمان وانجليز وفرنسيين حول سكك حديد بغداد، وسرعان ما سوف تتم حول آبار بترول الموصل. بل إن هناك قادمين جداً، هم الأمريكيون، الذين يتقدمون كشركاء قادمين في انشاء شبكة السكك الحديدية في الأناضول الشرقية (مشروع تشيستر) . ومن جهة اخرى، فإن الدول العظمى، التي تسارع الى التصدى إحداها للاخرى عندما تتصادم مصالحها سوف تجد نفسها موحدة الصف عندما تتعرض إمتيازاتها للخطر أو عندما يجرى المساس موحدة الصف عندما تتعرض إمتيازاتها للخطر أو عندما يجرى المساس بالامتيازات.

وكانت جماعة تركيا الفتاة نفسها منقسمة على نفسها فيما يتعلق بتسيير السياسة الخارجية، فغالبية المدنيين، المشربين بفكرة الحرية والتقدم، يشعرون بقدر

كبير من التآلف مع انجلترا وفرنسا، انجلترا، لاعتبارات ايديولوچية («أم البرلمانات») وعملية، لأنها الأقل تررطاً نسبياً في الاستغلال الاقتصادي للامبراطورية. وفرنسا، لاعتبارات هي في آن واحد عاطفية، لأن كثيرين من المنتمين الى جماعة تركيا الفتاة قد اقاموا فيها خلال فترة نفيهم في اوروبا، وثقافية، لأنهم وجنوا في التاريخ (الثورة) والفكر الفرنسي (الوضعية) جانباً كبيراً من مصادر الهامهم. إلا أنه يوجد، خاصة في الجيش، أنصار حاسمون لألمانيا، خاصة كبار الضباط الذين تعلموا في ألمانيا، كمحمود شوكت باشا، أو أحمد مختار باشا، وهو انقسام يتناسب مع استراتيچيات متباينة: فالأوائل يفكرون اولاً في التقدم الاقتصادي للبلاد، والأخيرون يفكرون في الدفاع عنها. النمو أم الدفاع؟ انها معضلة ترمز اليها المواجهة بين چاويد بك ومحمود شوكت باشا حول الميزانية. وخيار يعتبر خياراً للسياسة الخارجية.

وخلال الشهور التى تتلو ثورة يوليو، تتمتع بريطانيا العظمى بهيبة عظيمة فى السطنبول(۲) لكن الآمال المعلقة عليها سرعان ما سوف تمنى بالخيبة. ففى اكتوبر ١٩٠٨، تقدم جماعة تركيا الفتاة اليها، دون طائل، عرضاً بالتحالف. والواقع ان وزارة الخارجية (البريطانية) والسفارة البريطانية فى اسطنبول على حد سواء تكنان مشاعر معادية للاتراك بقوة وتتخوفان من الأثر المعدى الذى قد يكون للدستور العثمانى على مصر وعلى الهند. وعزل كامل باشا المالىء للانجليز لا يصلح الأمور. والحال ان الانجليز، مع المجازفة برؤية ملكية دستورية فى اسطنبول، يفضلون رؤيتها فى ايدى ليبراليين لا فى ايدى يعاقبة كالاتحاديين. ومن السطنبول، يفضلون رؤيتها فى ايدى ليبرالية خلال شتاء ١٩٠٩. ومن جهة اخرى، فإن بريطانيا العظمى تريد مراعاة حلفائها فى الوفاق الثلاثي، خاصة روسيا، وحماية بريطانيا العظمى المدي للهند. وفى عام ١٩٠٩، عندما تسعى الى تجديد عقد شركة لينش الملاحية بشأن نهرى دجلة والفرات، فإنها تصطدم بمقاومة عنيفة من

جانب الأعيان والنواب العرب، وإذ يجد الصدر الاعظم حسين حلمى باشا نفسه بين نارين، فإنه يضطر الى التنحى.

ومع فرنسا، ايضاً، تصبح العلاقات صعبة، بالرغم من رأس مال التعاطف معها والذي يكنه في البداية الثوار الذين يعلنون على المكشوف تعلقهم بمبادىء ١٧٨٩. لكن فرنسا كانت مشغولة بمسألة المغرب الأقصى، ولما كانت حريصة على المصالح المالية والاقتصادية والثقافية الضخمة التي راكمتها في الامبراطورية، فإنها تتخوف من النزعة القومية لجماعة تركيا الفتاة، ومن موقفها المريب تجاه مؤسسات كادارة الدين العام أو ادارة التبغ. وفي عام ١٩١٠، لمواجهة النفقات العسكرية المتزايدة خصوصاً، يزور چاويد بك باريس التفاوض على قرض جديد، لكنه يرجع خالى اليدين، لأن الحكومة الفرنسية تطلب ضمانات ادارة وضمانات سياسية (خاصة مشتريات من العتاد العسكري) بدت له غير مقبولة. وفي صحيفة تأنيخ، يشن حسين جهيد حملة شعواء على موقف الفرنسيين، الذي كتب انه يشكل «إساءة» حقيقية «لكرامة ولاستقلال تركيا».

مسألة لينش وفشل الحصول على قرض فرنسى: مسألتان تصوران صعوبة العلاقات بين دولة تمر بضائقة من الناحية المالية لكنها غيورة على استقلالها وأوروبا جد عازمة على انتزاع مال من وراء دعمها. وبين هذين المطلبين المتناقضين، تجد الامبراطورية العثمانية نفسها في طريق مسدود. وعندما تهاجم ايطاليا طرابلس الغرب، سوف تكون (الامبراطورية العثمانية) اكثر عزلة من ذي قبل.

## الانتكاسات الأولى : طرابلس الغرب، البانيا

منذ زمن بعيد وايطاليا تثبت عينيها على طرابلس الغرب. فالرغبة في العثور على تعويضات عن الوجود الفرنسي والانجليزي في شمال افريقيا، والاندفاع

النمساوى فى البلقان، وقرب بلد يتميز بسمات «أرض موعودة»، وذكريات الوجود الرومانى، والثروة التى يسود الاعتقاد بأنها موجودة هناك، والفكرة التى تفرض نفسها والتى تذهب الى ان «الثمرة قد نضجت»، كل ذلك يحرك الخيالات فى ايطاليا فريسة للحمى القومية والامبريالية. ويهتم بذلك البيروقراطيون والسياسيون والصحفيون ورجال الأعمال. فبوسع طرابلس الغرب أن تكون مخرجاً للفيضان الديموجرافى فى جنوب ايطاليا والذى يصب فى امريكا. وحتى قبل أن يفتتح بنك روما (بانكو دى روما) له مكتباً فى اسطنبول، كان قد انغرس بالفعل هناك، فقد انخرط فى برنامج طموح للاستثمارات، فى السكك الحديدية والملاحة والموانى، والتحديث الزراعى (انتاج زيت الزيتون)، ناهيك عن شراء الأراضى، ممهداً المجال بذلك أمام نفوذ سياسى. لكن ما يدفع ايطاليا الى الانتقال الى الفعل هو مسألة بذلك أمام نفوذ سياسى. لكن ما يدفع ايطاليا الى الانتقال الى الفعل هو مسألة المغرب الاقصى: فبسبب الاتفاقات الفرنسية – الألمانية التى تمنح فرنسا حرية التصرف فى مقابل تعويضات لألمانيا، يحين الوقت لكى تتحرك ايطاليا.

وتدرك جماعة تركيا الفتاة الخطر الذي يهدد آخر ولاية لها في افريقيا، وقد حاولت كسر شبه الاحتكار الاقتصادي الايطالي باجتذاب استثمارات من بلدان أخرى. وهكذا، ففي مارس ١٩١٠، نجد أن والي طرابلس الغرب الجديد، ابراهيم باشا، يدعو رأس المال الأمريكي الي المجيىء لاستغلال الفوسفات. لكن (جماعة تركيا الفتاة) تهمل، في الوقت نفسه، الدفاع عن الولاية. وكانت الميليشيا التي كانت موجودة في زمن عبدالحميد قد شتت شملها بعد ١٩٠٨، حيث جرى سحب قوات لمواجهة قلاقل اليمن.

وفى ٢٩ سبتمبر ١٩١١، مع انتهاء مهلة الانذار الذى وجهته السلطات الايطالية، يجرى اعلان الحرب. وفى ٤ اكتوبر، تنزل القوات الايطالية فى ولاية طرابلس الغرب. وفى غضون اسابيع قلائل، تستولى على المنطقة الساحلية دون أن تواجه مقاومة جادة. وفى بداية نوقمبر، يصبح بوسع ايطاليا أن تعلن رسمياً ضم مدينتي طرابلس الغرب وبنغازى.

لكن المقاومة العثمانية سرعان ما سوف تنظم نفسها. فالواقع أن الرهان كان كبيراً: فإذا ما ظهر أن الاتراك عاجزون عن الدفاع عن ولاية طرابلس الغرب، فإن عرب ولايات الشرق الأوسط يجازفون بفقدان الثقة في الحماية التي تزعم اسطنبول أنها توفرها لهم في وجه الامبريالية الغربية. وتؤدى الحرب التركية الايطالية الى ايقاظ مشاعر الوحدة الاسلامية في العالم الاسلامي. وهي تحفز فورة تضامن واسعة وتثير حماس النفوس في تركيا نفسها الى الجهاد. وذلك الى الدرجة التي يضطر معها حسين چهيد، في «تانين»، الى حث مواطنيه على التزام الهدوء، وذلك، فيما يقول، للحيلولة دون اثارة انزعاج انجلترا التي تعتبر مسائدتها ضرورية لحل الأزمة. ويجرى ارسال أنور الى ولاية طرابلس الغرب مع حفنة من الضباط، لتنظيم المقاومة في الداخل عن طريق تجميع بقايا الحاميات العثمانية والدخول في تحالف مع السنوسيين. وهكذا تبدأ حرب عصابات سوف تستمر سيطرتها، فإنها تحول الأنظار بقصفها الدردنيل وباستيلائها على جزر الدوديكانيز (ابريل ۱۹۱۲)).

وفي تلك الاثناء، على الطرف الآخر للامبراطورية، في مقدونيا، وخاصة في ألبانيا، لا يتوقف الوضع عن التدهور. فمنذ وقت طويل، كان الألبانيون يشكلون أحد أعمدة الدولة العثمانية، وقد حصلوا على معاملة تفضيلية من جانب السلاطين. وتمكن عبدالحميد من كسب تأييد الزعماء الألبانيين. وغالباً ما لعب الألبانيون دوراً أساسياً في حركة تركيا الفتاة (ابراهيم تيمو مثلاً) وفي الثورة نفسها (نيازي)، أملاً في أن النظام الجديد سوف يتجاوب مع التطلعات الى الحكم الذاتي والتي عبرت عن نفسها في زمن مؤتمر برلين. وفي نوڤمبر ١٩٠٨، انعقد في موناستير مؤتمر قومي الباني يوحد المسلمين والأرثوذكس والكاثوليك، أكد دعمه لجماعة تركيا الفتاة. إلا أنه سرعان ما تستثير اتجاهات المركزة لدى هذه الجماعة غلياناً في الجبل الألباني.

وبينما كان النواب الألبانيون في مجلس النواب، وعلى رأسهم اسماعيل كمال، يحتجون على السياسة التي تنتهجها جماعة تركيا الفتاة، يتحول الغليان الى تمرد سافر في كوسوڤو في عام ١٩١٠. وفي حين ان الدولة لم تتحسس في العصر العثماني قوتها في الجبل الألباني، فإن سياسة المركزة التي تنتهجها جماعة تركيا الفتاة تنزع الى فرض نفسها فيه. وسوف يحتج الالبانيون على المحاولات التي ترمى الى ان تفرض عليهم ضرائب جديدة وتعداد سكاني ومدارس تركية واستخدام اللغة التركية، والأبجدية العربية في كتابة لغتهم الخاصة. أما القانون المضاد الجماعات المسلحة، والذي يأمر بنزع سلاح الجماعات السكانية المدنية، فهو يقابل باستياء بالغ في بلد يعتبر فيه الثار نوعاً من عادة قومية، ويشعر الألبانيون الكاثوليك بالسخط تجاه الإلزام بالخدمة في جيش السلطان.

وفى وجه الأنتفاضة الالبانية، سوف تلجأ جماعة تركيا الفتاة الى القمع الوحشى (حملات چواد باشا وتورجوت باشا) والى تهدئة الخواطر بشكل تناوبى. وفى عام ١٩١١، نجد ان حرب العصابات، التى غذتها اسلحة مهربة من الجبل الأسود المجاور، تستأنف مسيرتها، اعتماداً على المسيحيين والمسلمين الذين يبرزون قبل كل شيء هويتهم الألبانية. وتدعو لجنة قومية البانية تأسست في قلورا الى اتحاد الولايات الالبانية في البانيا موحدة لها برلمانها وادارتها وجيشها. وفي اغسطس ١٩١١، يبدو أن الحكومة تتراجع، لكن الموقف يظل غير مؤكد: ففي ربيع اغسطس ١٩١١، تثور البانيا من جديد ثورة سافرة.

وهذه الأحداث التى تدور على أطراف الامبراطورية لها أصداء عميقة فى اسطنبول وتدشن سلسلة من الأزمات السياسية. فمنذ الغزو الايطالي في طرابلس الغرب، يضطر الصدر الاعظم ابراهيم حقى باشا الى ترك مكانه لأحد العائدين، وهو سعيد باشا. وتتعزز المعارضة. وفي نوقمبر ١٩١١، يتشكل في مجلس النواب حزب جديد، هو حزب الإئتلاف الليبرالي (حرية وائتلاف فرقاسي)، الذي يوحد كل

الساخطين على النظام. وهذا الحزب الذي يحركه فريد باشا داماد وكامل باشا وصباح الدين، والذي يجمع منذ البداية عدداً معيناً من النواب في مجلس النواب، سرعان ما يصبح بؤرة معارضة برلمانية تنتقد النزعة المركزية لدى جماعة تركيا الفتاة واستمرار حالة الحصار، وديكتاتورية اللجنة التي يصعب التستر عليها، وحكم أوليجاركية مستهترة، واللجوء الى العنف. ومنذ شهر ديسمبر، في انتخاب جزئي في اسطنبول، يجرى انتخاب مرشح من مرشحي الحزب الجديد، هو طاهر خير الدين.

ونظراً للضعف الذى اصابها من جراء هذه التطورات الخارجية والداخلية، فإن اللجنة تسارع الى استعادة موقعها بالتوصل الى حل البرلمان (يناير ١٩١٢). والحال أن جماعة تركيا الفتاة، الحزب الوحيد المنظم بشكل حقيقى فى كل الامبراطورية، والذى يتمتع بإمكانات لا يملكها منافسوه - خاصة حزب الائتلاف الليبرالى - ، والذى يستخدم لمصلحته القوانين الخاصة بالنشر وبالتجمعات وبالجمعيات، كما يستخدم وسائل ضغط، بل ويستخدم العنف - وهو ما سوف يؤدى الى تسمية انتخابات ابريل بـ «انتخابات العصا الغليظة» (سوبالى سيتشيم) - ، سوف تحصل على أغلبية ساحقة فى المجلس النيابى الجديد، الذى لا ينتخب اليه غير ستة نواب من صفوف المعارضة. وعندئذ تكون اللجنة فى أوجها، وذلك بقدر ما أن الخطر الايطالى يجعلها تبدو فى مظهر الملاذ الوحيد. وفى وزارة سعيد باشا الجديدة، يجرى تمثيل الاتحاديين بدرجة اكبر، ويستعيد چاويد بك منصب باشا الجديدة، يجرى تمثيل الاتحاديين بدرجة اكبر، ويستعيد چاويد بك منصب باشا الجديدة، يجرى تمثيل الاتحاديين بدرجة اكبر، ويستعيد چاويد بك منصب

لكن انتصار جماعة تركيا الفتاة كان هشاً. ففى ذروة قوتها، سوف تسقط اللجنة فجأة خلال صيف ١٩١٢. ومن خلال مفارقة مأساوية، تجيىء الضربة من مقدونيا، الاقليم الذى كان قد ظل مخلصاً بامتياز للجنة. وتتشكل قوة الضربة بين صفوف الضباط المنتمين الى الأندية المعادية للاتحاديين. وفي ربيع ١٩١٢،

وبالاتصال معهم، تتشكل في اسطنبول جماعة الضباط المخلصين (خلاصكار ضابطان) العازمين على إنهاء الاضطهاد الذي تمارسه اللجنة وعلى إبعاد الجيش عن السياسة. وتؤدى التهديدات بالتدخل العسكرى والضغوط الى تنحى سعيد باشا في ١٧ يوليو، وبعد ذلك بعدة أيام، يدعو السلطان مختار باشا الغازى الى تشكيل وزارة جديدة، هي «الوزرة العظمي»، التي يتم استبعاد جميع الاتحاديين منها، وفي ٥ أغسطس، يجرى حل البرلمان، بما يؤدى الى افقاد جماعة تركيا الفتاة آخر موقع سياسى لها، ولم يحدث من قبل قط أن كانت اللجنة في مثل هذه الهاوية.

وتمر البلاد في الوقت نفسه بأزمة معنوية عميقة. اذ يبدأ التشكك في التوجهات والايديولوچيات، ويؤدي العدوان الايطالي وعدم تحرك الدول العظمي والانفصالية الألبانية الى زيادة حدة الاتجاه المعادي للغرب بين صفوف المثقفين الاسلاميين والى دفعهم الى التشديد بدرجة اكبر على أواصر التضامن الاسلامي والى التنديد النشيط بالآثار السيئة للنزعة القومية في البلدان الاسلامية. وفي اواخر ١٩١١ ومستهل ١٩١١، نجد ان الروح «الليبرالية» لمجلة «صراط – اى مستقيم» تتلاشى تدريجياً لحساب تصور تقليدي اكثر للدين. ويكف المثقفون «الحداثيون» عملياً عن الكتابة لها. وتحت اسم «سبيل الرشاد»، تصبح المجلة لسان حال اسلام محافظ.

والاتجاه التغريبي هو نفسه يفقد سرعته، وقد اعترف بذلك صحفي شاب من صحفييي ذلك العصر: «لقد اجتذبنا التغريب من نواح كثيرة، لكن الغرب هو الامبريالية. وطالما كان البلد شبه مستعمرة في ايدى الامبرياليين وطالما ظلت الامتيازات قائمة، فقد كان من الصعب الدفاع عن الغرب» ( $^{(\Lambda)}$ ). وفي مجلة  $^{(\Lambda)}$  مسرعان ما سوف يخفف چلال نورى من غلواء هذا الاتجاه ويدعو الى تغريب اكثر اعتدالاً وانتقائية بكثير من ذلك الذي دافع عنه عبدالله جودت.

وأمام أزمة هذه الايديولوجيات «التقليدية»، تبدأ النزعة القومية التركية في التعزز في ١٩١١ - ١٩١١. ويفضل الجهود المشتركة من جانب المهاجرين من روسيا، كيوسف آكتشورا أو أحمد أغا أوغلو، ومثقفين أتراك، كمحمد أمين، ينظم التيار نفسه : ففي اغسطس ١٩١١، يجرى تأسيس جمعية البلاد التركية (ترك يوردو جمعيتى)، التي تصدر اعتباراً من نوڤمبر مجلة «ترك يوردو»، لسان الحال الرئيسي للحركة القومية، ولا تعود المسألة بعد مجرد مسألة تنقية للغة التركية وايجاد أدب «قومي»، بل مسالة عمل في جميع المجالات، التاريخية والثقافية والاجتماعية والاقتصادية، من أجل وحدة جميع الأتراك، داخل وخارج الامبراطورية. والحال أن مجلة «ترك يوردو»، التي تروج لنزعة الجامعة التركية، سرعان ما تشهد نجاحاً فائقاً. وبعد ذلك بعدة أشهر، في مارس ١٩١٢، يتأسس في اسطنبول منتدى «قومي»، هو المنتدى التركي (ترك أنچاغي)، الذي يتمثل هدفه في العمل على النهوض الثقافي والاجتماعي والاقتصادي لجميع الاتراك. وهو يضم هو أيضاً مهاجرين أتراك من روسيا (كأحمد أغا أوغلو ويوسف آكتشورا) ومثقفين أتراك كمحمد أمين وضياء جوقلب وحمدالله صبحى. وتجدر الاشارة الى ان مبادرة انشاء هذا النادي كانت قد اتخذت قبل ذلك بعدة اشهر من جانب عدد من طلاب المدرسة **الطبية**.

والواقع ان الشبيبة كانت ناضجة لتبنى الأفكار الجديدة. ولما كانت (الشبيبة) قد تكونت فى نشوة ثورة تركيا الفتاة، فإنها قد انتقلت من أوهام الى اوهام. ولما كانت مبرحة أمام عجز النولة ومشمئزة من الأعراف السياسية، فقد كانت بحاجة الى مجالات أخرى للحركة وللحلم. ولما كانت لا تتعرف على نفسها لا فى إسلام محافظ بشكل متزايد ولا فى غرب عدوانى بشكل متزايد، فإنها تنهمك فى البحث عن هويتها. ويميل البعض الى حلول متطرفة : الروح البطولية الوطنية التى سوف تدفع حفنة من القدائيين الى السير فى اثر أنور فى رمال برقه، أو يوتوبيا الجامعة التركية التى تؤدى الى سباحة الخيالات فى برارى ما وراء القوقاز، صوب طوران

الأسطورية التى يتحدث عنها جوقلب. لكن المسألة بالنسبة للغالبية هي بوجه خاص مسألة عثور على وسيلة جديدة لانقاذ الدولة العثمانية.

وسوف يؤدى تصاعد الأخطار في مقدونيا الى دفع وزارة احمد مختار الجديدة الى ايجاد حل سريع للمشكلة الألبانية ولحرب طرابلس الغرب. ففي ٤ سبتمبر ١٩١٧، تستجيب الحكومة لجميع مطالب القوميين الألبانيين. ومنذ ذلك الحين تصبح البانيا مستقلة من الناحية العملية. وفي ١٥ اكتوبر، يقبل الباب (العالى) التعامل مع ايطاليا ويتم توقيع الصلح في معاهدة أوشي (١٥ اكتوبر ١٩١٧) : وتعترف الحكومة العثمانية بضم طرابلس الغرب وبرقة حيث يحتفظ السلطان، بوصفه خليفة، بسلطته الروحية على المسلمين. ويتعهد الايطاليون من جهة أخرى بالجلاء عن جزر الدوديكانيز، لكن اندلاع الحروب البلقانية سوف يسمح لهم بالابقاء على وجودهم فيها. لقد كفت الامبراطورية العثمانية عن الوجود في افريقيا، تمهيداً لاختفائها من أوروبا.

## الا مبراطورية في حرب (١٩١٢ – ١٩١٨) الحروب البلقانية

إذا كانت الحكومة العثمانية تنتهى الى قبول توقيع الصلح مع ايطاليا، مستجيبة لجميع مطالب هذا البلا، فإنها تفعل ذلك لأن خطراً جديداً، جسيماً بشكل آخر، يلوح بشكل متزايد الوضوح في الأفق: اقتراب حريق عام في البلقان.

وكانت النار راقدة تحت الرماد منذ عدة سنوات. ذلك أن ضم البوسنة والهرسك من جانب النمسا، واعلان الاستقلال البلغارى، وعودة الغليان التحريرى التوحيدى في كريت قد حركت من جديد، منذ خريف ١٩٠٨، شهوة النول البلقانية. وكانت تركيا قد أثبتت عجزها الواضح في وجه هذه الاعتداءات بحيث انه بات

جليا أنها سوف يتعين عليها، عاجلاً أم آجلاً، التخلى عن أراضيها الأوروبية، وفى صوفيا، نجد أن فرديناند، الذى لبس تاج «قيصر البلغار»، يحلم بالفعل باستعادة الامبراطورية البيزنطية لحسابه ولا يتردد فى الظهور بمظهر ملك بيزنطى، أما صربيا، الغاضبة من اضطرارها الى قبول الهيمنة النمساوية على البوسنة، فإنها تعزى نفسها بأطماع فى مقدونيا. فى حين أن اليونان، تحت قيادة كريتى، هو المينثيريوس فينيزيلوس، سوف تحدد لنفسها هدف اعادة توحيد جميع «الأراضى اليونانية».

وكان الخطر قد أخذ يرتسم حتى قبل نشوب الحرب الايطالية – التركية، ومنذ شهر ابريل ١٩١١، نجد ان فينيزيلوس، بدعم من روسيا، يقترح على جيشوف، رئيس وزراء بلغاريا، تحالفاً بين البلدين. وبعد ذلك بوقت قصير، يسجل أنصار وفاق صربي – بلغاري إنتصاراً هاماً بحصولهم من البطريرك اليوناني على إعلان مؤيد لفكرة اتحاد جمركي بلقاني (نوفمبر ١٩١١). وفي مستهل عام ١٩١٧، نجد ان الاعياد التي اقيمت في صوفيا احتفالاً ببلوغ ولي العهد بوريس قد جرت أيضاً تحت شعار تقارب بين خصوم الامبراطورية العثمانية.

وبعد هذه المعانقات الأولى، والتى لا تبشر بأى خير لتركيا، يتسارع فجأة اللجوء الى التحالفات. ففى مارس ١٩١٢، بينما كانت الأزمة الايطالية – التركية ماتزال فى أوج حدتها، توقع صربيا وبلغاريا معاهدة تنص إما على تحقيق الحكم الذاتى لمقدونيا، أو – فى حالة اتضاح استحالة ذلك – تقسيمها، على فرض احراز انتصار على العثمانيين. وبعد ذلك بشهرين (٢٩ مايو ١٩١٧)، يتلو هذا الاتفاق الأول تحالف يونانى – بلغارى يتعهد بموجبه البلدان، مع تجنب الاشارة الى المشكلة المقدونية، بتبادل المساعدة فيما بينهما فى حالة وقوع هجوم تركى. وأخيراً، فى اوائل الخريف، ينضم الجبل الاسود، هو أيضاً، الى الائتلاف البلقانى بتوقيعه اتفاقاً عسكرياً مع بلغاريا أولاً (٢٧ سبتمبر)، ثم مع صربيا (٦ أكتوبر).

أما أن هذه الترتيبات لا يمكنها إلا أن تقود الى هجوم منسق على الامبراطورية العثمانية فهو أمر لا يحتاج الى دليل. ويتم استشعار الخطر بسرعة بالغة فى اسطنبول. ولكن كيف يمكن مواجهته؟ لقد كان الوضع يبدو جد خطير بحيث أن تركيا، منذ اواخر عام ١٩٩١، تشهد دوامات سياسية شديدة تؤدى الى اصابة العمل الحكومى بشلل جزئى. وعلاوة على ذلك، فإن الجيش العثمانى يبدو بالغ الهشاشة: لقد استيقظ لتوه من السبات الذى كان غارقاً فيه خلال السنوات الأخيرة لعهد عبدالحميد ووجد نفسه منخرطاً فى عملية تجديد – تجديد الكوادر، تحديث التسلح، تغيير المفاهيم الاستراتچية، الخ، وهى عملية كانت بعيدة عن ان تكون ناجزة. وأمام تصاعد الأخطار، تجنب الباب العالى اكثرها ضغطاً : فقد انخرط فى محادثات صلح مع ايطاليا سعياً الى التمكن من تركيز كل قواه فى مقدونيا؛ كما عمل على انهاء التمرد الألبانى الذى كان يشعل الحدود الغربية للامبراطورية منذ عامين؛ وأخيراً، فإنه قد زاد تحركاته لدى الدول، مطالباً اياها بالضغط على الدول البلقانية حتى ترجع الى مشاعر أقل ميلاً الى الحرب. لكن بالفعل،

والسيناريو كلاسيكى، ففى ٣٠ سبتمبر ١٩١٢، يأمر خصوم الامبراطورية العثمانية بالتعبئة العامة، وفور ذلك يصل إنذار الدول البلقانية : إذ تجرى دعوة الباب (العالى) الى تعيين حاكم عام سويسرى أو بلچيكى فى مقدونيا، والى إنشاء جمعيات تشريعية محلية، والى تشكيل قوات من الجندرمة تحت قيادة أوروبية، والى تطبيق الاصلاحات التى نصت عليها معاهدة برلين تحت اشراف سفراء الدول العظمى وممثلى الدول البلقانية الكبرى، وفى اسطنبول، يجرى السعى الى المراوغة: فالحكومة تعلن استعدادها لتحقيق الاصلاحات الضرورية، لكنها ترفض تقديم ضمانات مادام البرلمان غير منعقد، فهل هذا رفض لسماع الدعوى؟

هكذا، على أية حال، تفسر الدول البلقانية المؤتلفة الرد التركى. ومنذ ذلك الحين لا يبقى أمامها بعد غير العثور على ذريعة لبدء الأعمال الحربية. وفي ٨

اكتوبر، يتم ذلك: فتذرعاً بالقلاقل الحدودية، يبادر الجبل الأسود بارسال قوات الى اليانيا الشمالية وإلى سنجق نوڤييازار. ويجرى توجيه مذكرات ومذكرات مضادة. وهو باليه ديبلوماسي يشارك فيه ممثل الدول العظمي، ولكن في دور كومبارسات يتظاهرون بأن الأحداث قد تجاوزتهم. وفي براين كما في لندن، ينتهي الرأى الي أن من الأفضل الانتظار. وسوف يصل الأمر بالمستشارية البروسية الى حد دعوة الحكومة البريطانية بلا حرج الى ترك الدول البلقانية تتمرغ في الحرب قبل أي تدخل. وبالرغم من العزلة التي تجد الامبراطورية العثمانية نفسها فيها، فإنها تصر على عدم السماح لنفسها بالتعرض للاذلال. وفي ١٧ اكتوبر، يجرى إصدار امر رسمى الى سفيرى صربيا ويلغاريا بمغادرة اسطنبول. وفي اليوم نفسه، يتم اعلان الحرب رسميا. وبالنسبة للعثمانيين، تتحول الأمور بسرعة بالغة الى كارثة. فمنذ بداية نوقمبر، نجد أن البلغار، الذين غزوا ثراس الشرقية وحاصروا مدينة ادرنه (نهاية اكتوبر)، يصلون الى خنادق تشاتالچا، الخط الأخير للدفاع العثماني أمام اسطنبول. أما اليونانيون فإنهم، بعد اعلانهم ضم كريت ووضع ايديهم على جزر أخرى مختلفة، يحتلون ايبيروس ومقدونيا الجنوبية، منتزعين سالونيك بالكاد من البلغار (٨ نوڤمبر). وأخيراً، فإن الصربيين يوطدون مواقعهم في مقدونيا الشمالية وفي كوسوڤو، بينما يحاصر حلفاؤهم من الجبل الأسود سكوتاري، في البانيا. وفى غضون أسابيع قليلة، تفقد الامبراطورية العثمانية كل اراضيها الأوروبية تقريباً.

والوضع ميئوس منه الى اقصى حد بحيث اننا نجد، فى اسطنبول، أن حزب الائتلاف الليبرالى، الحاكم منذ تدخل «الضباط المخلصين» فى يونيو ١٩١٢، سوف يقرر الاستعاضة عن الصدر الأعظم احمد مختار باشا برجل محنك فى السياسة العثمانية معروف بعمالته للانجليز، هو كامل باشا. أليس حل الأزمة، كما هو دائماً، بأيدى الدول؟ وعلى الفور يحدد الصدر الأعظم الجديد لنفسه مهمة الدخول فى اتصال مع اصدقائه الانجليز والتفاوض معهم على تدخل من جانب الوفاق

الثلاثي لحساب تركيا. لكنه لن يحصل إلا على ارسال عدد قليل من السفن الحربية الى ميناء اسطنبول ووعد بوساطة بريطانية عندما تفضى الأمور الى محادثات صلح.

ويتم التمسك بالوعد. ففى ٣ ديسمبر ١٩١٢، يوقع الأتراك والبلغاريون هدنة فى تشاتالچا. وبعد ذلك باسبوعين، يجمع مؤتمر فى لندن كل المتحاربين تحت إشراف الوزير الانجليزى للشئون الخارجية. لكن هذه الوساطة قلما تكون مؤثرة، وذلك بقدر ما أن مطالب الدول البلقانية تعتبر زائدة عن الحد. فالمنتصرون يطالبون بجميع الأراضى التى استولوا عليها، كما يطالبون بجزر بحر ايجه ويالبانيا وبمدينة ادرنه. وعلى الجانب العثمانى، نجد استعداداً لتقديم تنازلات: الاعتراف بالبانيا ذات حكم ذاتى، التنازل عن جميع الأراضى الواقعة فى غرب ولاية ادرنة الموافقة على ارتباط كريت بالمملكة الهيلينية. لكننا نجد توخياً للحزم تجاه نقاط معينة: فمدينة ادرنة وجزر بحر ايجه يجب أن تبقى تركية؛ ولا مجال النقاش حول التنازل عن هذه الأراضى، خاصة ادرنة التى تعتبر العاصمة الثانية للامبراطورية العثمانية.

واعتماداً على تفوقهم في ساحة القتال، لا يريد البلقانيون التنازل عن أي مطلب من مطالبهم. والعثمانيون، الذين استعادوا من جهتهم شيئاً من الأمل منذ التوقف المؤقت المؤقت المربية، يتفاوضون بخشونة وعناد. وتصل المفاوضات الى طريق مسدود. ولكن ألن ينتهى كامل باشا الى أن يسمح لنفسه بالوقوع في مصيدة حيل الديبلوماسية البريطانية؟ وبينما تستمر المفاوضات وتأخذ وقتاً طويلاً، فإن الانزعاج والغضب لا يكفان عن التزايد في اسطنبول. فعلى الرغم من أن كامل باشا، منذ وصوله الى السلطة، قد فعل كل شيء لإسكات المعارضة الاتحادية، فإن هذه الاخيرة تبدو وبيلة بشكل متزايد. وهي لا تتردد في اتهام الحكومة بالرغبة في تسليم ادرنة للبلغار وتدعو بحمية الى المقاومة، والحق أن كل

هذا الغليان ليس مجانيا بالمرة. فهو يؤدى الى انقلاب جرى الاعداد له بعناية. إذ يحدث فى ٢٣ يناير ١٩١٣ ما سمى به «الهجوم على الباب العالى» (باب - لى عالى باسكينى): فعلى رأس وحدة من الجنود، يدخل أنور، أحد أبطال ثورة ١٩٠٨ والشخصية البارزة فى لجنة الاتحاد والترقى، الى قاعة مجلس الوزراء ويرغم كامل باشا، والمسدس فى يده، على تقديم استقالته.

ومن جديد يصل الاتحاديون الى السلطة، وسوف يبقون فيها حتى نهاية الحرب العالمية الأولى. أما الفاصل الليبرالى – الذى لم يستمر غير ستة اشهر – فهو ينتهى، على أن اللحظة قلما تكون مناسبة للبهجة، وسوف يكون انتصار لجنة الاتحاد والترقى متواضعاً. فالحكومة الجديدة لا تضم من الاتحاديين غير ثلاثة أشخاص، معروفين كلهم باعتدالهم، وتعهد الصدارة العظمى الى رجل فوق الاحزاب، هو محمود شوكت باشا، الذى يتولى أيضاً مهام وزير الحربية، ويتم السماح لاعضاء الائتلاف الليبرالى بممارسة حريتهم، وذلك بشرط «تخليهم عن اى تفكير، ليس هذا وقته، فى المعارضة». والخلاصة أن لجنة الاتحاد والترقى تختار اتخاذ موقف الدفاع عن الوحدة المقدسة.

وكان الهدف الرئيسى للانقلاب الاتحادى هو منع حكومة كامل باشا من الاستسلام لضغوط الائتلاف البلقائي. لكن وصول لجنة الاتحاد والترقى، بدلاً من أن يؤدى الى تحسين الموقف، لا يؤدى إلا إلى احتداده. ففى مؤتمر لندن، منذ وصول خبر الأحداث، يقرر المندوبون في الواقع تأجيل المحادثات الى حين وصول تعليمات جديدة اليهم من حكوماتهم. وبعد ذلك بعدة أيام، وبالرغم من التنازلات التركية الأخيرة المتصلة خاصة بالتخلى عن بعض أحياء ادرنة، يجرى قطع المفاوضات. وفي ٣ فبراير، يحدث ما كان يخشى منه أكثر مما عداه: فالبلغاريون يستأنفون قصفهم لادرنة ولتشاتالها، محاولين اجتياح الخط الأخير للدفاع العثماني.

وكانت الأسابيع القليلة لوقف اطلاق النار قد سمحت للجيش التركى بتمالك نفسه، ويتحول الارتباك الى مقاومة، لكن تفوق الائتلاف البلقانى واضح مع ذلك. وحتى إذا كانت الصحف التركية تستطيع التهليل، فى الشطر الثانى من مارس، للدفاع البطولى عن تشاتالها، فإن الاخبار السيئة تزن وزنا أثقل بكثير فى الميزان : ٦ مارس، استيلاء اليونانيين على چانينا؛ ٢٨ مارس، استسلام ادرنه، التى دمرها القصف البلغارى تدميراً فادحاً؛ منتصف ابريل، دخول جنود الجبل الأسود الى سكوتارى فى البانيا، وفى نهاية الأمر، فإن الصدر الأعظم الجديد، محمود شوكت باشا، سوف يضطر الى التسليم بالواقع: فلابد من توقيع الصلح، مع المجازفة بالتعرض للاهانات التى تمثلها المطالب البلقانية.

وسوف يتم ذلك منذ نهاية مايو، وفي لندن من جديد، تحت اشراف وزارة المخارجية (الانجليزية)، يجتمع المتفاوضون، لكن المحادثات هذه المرة لا تشهد تسويفاً، فليس هناك الكثير الذي يمكن التفاوض بشأنه، وفي ٣٠ مايو، يوقع الأتراك معاهدة تجرد الامبراطورية العثمانية من جميع أراضيها الأوروبية، باستثناء شريط صغير حول اسطنبول، وبعد ثلاثة اشهر من الحرب، تضطر حكومة محمود شوكت باشا الى قبول جميع مطالب الدول البلقانية.

ومع أخذ كل شيء بعين الاعتبار، فإنها لا تخرج من الورطة في حالة جد سيئة. فالواقع أن الديبلوماسية الأوروبية كانت منشغلة بالفعل في الأيام نفسها بمسألة تقسيم الولايات الآسيوية للامبراطورية. والآن يمكن تجنب ذلك. على أن توقيع معاهدة لندن لم يكن بالامكان أن يبدو في نظر الرأى العام العثماني إلا بوصفه إخفاقاً جسيماً. ويمثل ذلك فرصة سانحة بالنسبة للائتلاف الليبرالي الذي يعد منذ بعض الوقت، تحت اشراف كامل باشا، لانقلاب مضاد بدعم من الانجليز، على ما يبدو.

وعلى الرغم من أن المؤامرة كانت طائشة وأن الصدر الأعظم السابق كان موضوعاً تحت المراقبة منذ عودته من القاهرة، التي كان منفياً اليها، فإن

الليبراليين لن يفشلوا في الاستفادة من الظروف للسعى الى تحقيق مشروعهم. وفي ١١ يونيو، بعد عدة أيام من توقيع معاهدة لندن وبينما كان سخط الرأى العام في ذروبته، يجرى اغتيال محمود شوكت في عرض الشارع عند مغادرته وزارة الحربية للذهاب الى الباب العالى. والحال أن المتآمرين، الراغبين في الثأر لأنفسهم من الانقلاب الذي سمح للاتحاديين بالاستيلاء على السلطة قبل ذلك بعدة شهور، قد خططوا اسلسلة كاملة من الاغتيالات الأخرى، لكن ذلك كان يعنى اسقاط اصرار لجنة الاتحاد والترقى على البقاء في المواقع القيادية من الحسبان، والواقع أن سحق المؤامرة سوف يكون امراً اكثر سهولة وذلك بقدر ما أن سرها لم يكن محفوظاً بعناية. وفور ومنول خبر الاعتداء على الصدر الأعظم، سوف تحشد الحكومة ترسانة كاملة من التدابير القمعية: اعلان حالة الحصار، اعتقال ونفى غالبية قادة المعارضة، وقف الصحف المناوئة لسياسة الحكومة، الحكم بالموت على ست عشرة شخصية، من بينها صالح باشا، احد أبناء أخ غير شقيق للسلطان، و ، غيابيا، الأمير صباح الدين، الملهم الفكرى البارز للتيار الليبرالي، ومع كبح المعارضة بهذا الشكل، لا يبقى بعد أمام لجنة الاتحاد والترقى غير الاستفادة من الموقف لتدعيم هيمنتها على السلطة. وسوف يجرى الاستعاضة عن الصدر الأعظم المقتول برجل من صفوف اللجنة، هو سعيد حليم باشا، أحد أحفاد خديوي مصر محمد على، كما أن عدة اتحاديين آخرين سوف يعهد اليهم بمناصب وزارية. والواقع أن الوقف الفعلى لجميع احزاب المعارضة - حتى وإن كان الائتلاف الليبرالي حراً، من الناحية النظرية، في مواصلة أنشطته - سوف يضفي صبغته على النظام اعتباراً من الآن. وهكذا تجد تركيا نفسها وقد حصلت على ديكتاتورية.

وسوف تبدأ هذه المرحلة الجديدة في الحياة السياسية للبلاد تحت علامات مؤاتية نسبياً. فالواقع أن الريح، في البلقان، تبدأ في التحول في صالح الامبراطورية العثمانية. فالآن وقد تم التوقيع على معاهدة لندن، يأخذ أعضاء

الائتلاف البلقائي في تمزيق بعضهم البعض، وذلك لعجزهم عن التفاهم حول تقسيم الأراضى التي تم الاستيلاء عليها. فالبلغار لا يمكنهم التسليم باستيلاء اليونانيين على سالونيك. وهؤلاء الأخيرون يرون أن مجهوداتهم الحربية لم تلق مكافئة كافية وهم يريدون التوسع، بشكل اوسع مما فعلوه، في ايبيروس وفي ثراس الغربية، ثم إن نزاعاً أكثر حدة بكثير ينشب بين البلغار والصربيين، فالصربيون، في اتفاق مع حلفاتهم في الجبل الأسود، كانوا يأملون في وضع ايديهم على جزء من البانيا. لكن الدول العظمي كانت قد اتخذت قراراً مختلفاً. فقد آثرت إشباع مطالب القوميين الألبانيين الذين يناضلون، منذ عدة عقود، من أجل تحرير بلادهم وقدمت ضمانها، في مؤتمر لندن، لاعلان البانيا مستقلة (١٢ ديسمبر ١٩١٢)، مرغمة صربيا والجبل الأسود على سحب قواتهما من المنطقة عند رجوع السلم. وفي هذه الظروف، فإن المسألة بالنسبة للصربيين كانت تتمثل في العثور على تعويضات في أماكن اخرى، ويدعم من اليونانيين، تخطط حكومة بلجراد للاستحواذ على جزء كبير من مقدونيا. وهو الأمر الذي يخرج البلغار عن طورهم، لأنهم يرون أن الأراضى التي تطالب بها صربيا إنما تخصهم قانوناً. أما رومانيا، التى ظلت مع ذلك خارج الحرب، فقد كانت لها هى الأخرى مطالب تعرضها: فمادامت بلغاريا قد توسعت الى هذا الحد، فإنها (رومانيا) تريد ان تحصل، في مقابل ذلك، على اقليم سيليستر على الدانوب،

وتؤدى كل هذه النزاعات الى تعديل توازن القوى تعديلاً محسوساً فى البلقان وتسمح للعثمانيين بالأمل فى امكانية الثار. والواقع أن الأمور سرعان ما سوف تتجسد. فمنذ أواخر شهر يونيو نجد ان البلغار، الغاضبين على تعرض مكاسبهم الاقليمية للمنازعة من كل حدب وصوب، سوف يشنون هجوماً مفاجئاً على حلفائهم السابقين، صربيا واليونان، أملاً فى أن ينتزعوا بالقوة ما عجزوا عن الحصول عليه من خلال المفاوضات الديبلوماسية.

وسوف تكون حرب البلقان الثانية أقصر بكثير من الحرب الأولى. فهى لن تستمر غير أسبوعين وسوف تنتهى باندحار بلغاريا التى اساعت للغاية تقدير الأخطار التى تتعرض لها. فهل ينبغى لتركيا الاستفادة من الظروف لاستعادة جزء من الأراضى التى سبق لها أن خسرتها؟ لقد بدأت حكومة اسطنبول بالتردد، خوفاً من الانجرار الى مغامرة لم تكن نتيجتها مؤكدة. لكن الباب المعالى يصرح للجيش بالزحف في نهاية الأمر، تحت ضغط من لجنة الاتحاد والترقى، المستجيبة في ذلك لنداءات الرأى العام. وفي ٢٢ يوليو ١٩٩٣، تتم استعادة ادرنة، المدينة الرمز.

ولا يبقى بعد غير اعادة التفاوض على الصلح. والحال أن معاهدة بوخارست، الموقعة في ١٠ أغسطس ١٩١٣ – والتي تكملها فيما بعد سلسلة من الاتفاقات الأخرى – إنما ترسى أسس تقسيم اقليمي جديد البلقان: فاليونان تحصل على كل ايبيروس و ، على محيط بحر ايجة، تتسع عن طريق شريط ساحلى واسع يشمل اقليم قوله؛ وتحصل صربيا على جزء كبير من مقدونيا الشمالية؛ ويضع الجبل الاسود يديه على اقليم نوائيبازار؛ أما بلغاريا، المجردة من غالبية الأراضى التي كانت قد استوات عليها، فإنها تحتفظ مع ذلك بقطاعات معينة من مقدونيا الشرقية؛ ومن جهتها، سرعان ما سوف تحصل الامبراطورية العثمانية على تأكيد اللكيتها لادرنة ولعدد من الأراضى الواقعة الى شرق ماريتزا (المعاهدة التركية – البلغارية المؤرخة في ٢١ سبتمبر ١٩١٣). ويشكل عام، فإن أياً من الاطراف الموجودة لا يحصل على إشباع كامل لمطالبه، لكن المسألة المقدونية تحسم مع ذلك بشكل مؤقت. ويطبيعة الحال، فإن تركيا، التي حرمت من أغلب ممتلكاتها الأوروبية، كانت الخاسر الأكبر في النزاع. على أنها، باستعادتها لادرنه واثراس الشرقية، تتمكن من الحصول، في النزاع. على أنها، باستعادتها لادرنه واثراس

## من حرب الى أخرى؛ نشاط لجنة الأنحاد والترقى

اغسطس ١٩١٢ – اغسطس ١٩١٤ : فترة ما بين حربين تتميز بقصر درامى، وخلال هذه الأشهر القليلة، سوف يتعين على الامبراطورية العثمانية الانكباب بشكل خاص على تضميد جراحها. على ان الاتحاديين، المتخلصين منذ ذلك الحين من المعارضة الليبرالية والمهيمنين بالكامل على السلطة، سوف يستفيدون أيضاً من الظروف لمحاولة فتح سبل جديدة للبقاء أمام الامبراطورية. وكانت الامبراطورية قد خرجت من الحرب البلقانية متهدمة ومستنزفة ومحرومة من جزء هام من مواردها البشرية والمالية. والمسألة الآن هي العمل على اعادة بنائها، ولكن على أسس مختلفة بشكل محسوس عن الأسس التي كانت سائدة قبل بداية الأعمال الحربية. ويصبح بوسع ثورة تركيا الفتاة اخيراً أن تأخذ في الانطلاق.

وسوف نشهد بشكل خاص، خلال هذه الفترة، تنحية للايديولوچية العثمانية التي كانت توجه حتى ذلك الحين العمل السياسى للجنة الاتحاد والترقى. فالامبراطورية، منذ حرمانها من ولاياتها البلقانية، تشكل من الزاوية الاثنية والدينية، كلاً اقل اختلاطاً بكثير من ذى قبل. ومن المؤكد أنه ماتزال توجد فى نقاط عديدة من الأرض العثمانية، خاصة فى اسطنبول، وفى اقليم أزمير، وعلى ساحل البحر الأسود وفى الولايات الشرقية للأناضول، مجموعات هامة من «الأقليات» البحر الأسيحية. لكن العناصر المسلمة، خاصة الأتراك والعرب، يتفوقون منذ اليهودية والمسيحية. لكن العناصر المسلمة، خاصة الأتراك والعرب، يتفوقون منذ ذلك الحين بشكل جد واسع على العناصر الأخرى من السكان. وفى هذه الظروف، كان من الطبيعى أن يجد الاتحاديون أنفسهم مدفوعين الى إعادة التفكير فى استراتيچيتهم برمتها.

والحق أنه كان قد مر بالفعل وقت جد طويل على ابتداء انطلاق النزعة العثمانية. ومنذ الانتكاسات الأولى التى كابدها نظام جماعة تركيا الفتاة، في الأشهر الاخيرة من عام ١٩٠٨، رأينا المدافعين عن التعايش الأخوى بين جميع

شعوب الامبراطورية يتحولون عن هذه الفكرة للاتجاه صوب تمجيد الأمة التركية. وغداة الحروب البلقانية، لن يكون من شأن هذا الاتجاه إلا أن يزداد تعززاً. وسوف تشهد الأندية والدوريات القومية شيوعاً متزايداً. والحال أن الشعبوية، التي تروج لها بشكل خاص مجلة كمجلة خلقا دوغرو (نحو الشعب)، سوف تكسب أتباعاً عديدين اكثر فأكثر، خاصة بين صفوف الطلاب، والمثقفين، الذين سوف يتحولون أيضاً بحمية متزايدة صوب نزعة الجامعة التركية، ولتفادى اخطار اللحظة، سوف يشجع قادة لجنة الاتحاد والترقى تكوين مختلف المنظمات شبه العسكرية كجمعية الدفاع القومي (مدافعه – اي مليه چمعيتي) والقوة التركية (ترك جوچو). اما الحكومة، فسوف تولى أهمية كبرى لـ «تتريك» التعليم، معتبرة ذلك أحد الشروط الأساسية لليقظة القومية.

كما أن هذه النزعة القومية الكاسحة لها جناح اقتصادى. والواقع أنه لا توجد فكرة جديدة فى أن تركيا، لكى تكفل استقلالها، يتعين عليها نزع نير الرأسمالية الأوروبية واكتساب سبل السيطرة على روافع اقتصادها. لكن هذه الفكرة لن تترسخ فى الأذهان إلا فى مناخ الصدمة الذى ولدته احداث ١٩١٢ – الفكرة لن تترسخ فى الأذهان إلا فى مناخ الصدمة الذى ولدته احداث ١٩١٢ – تكتشورا ولن يكتفى ايديولوچيو النظام الاتحادى – رجال كضياء جوقلب أو يوسف اكتشورا أو تيكين ألب – بالتشهير بمساوىء الامتيازات والتغلغل الغربى فى الامبراطورية. وسوف يدعون الى تكوين «بورچوازية قومية» قادرة على مراوغة رأس المال المالى الأوروبي الكبير والإمساك بزمام المصير الاقتصادى البلاد. وسوف يكتب أكتشورا فى ابريل ١٩١٤ : «إن ركيزة الدول المعاصرة هى وسوف يكتب أكتشورا فى ابريل ١٩١٤ : «إن ركيزة الدول المعاصرة هى البورچوازية؛ فالدول الحديثة العظمى تتشكل بالاعتماد على البورچوازية الصناعية والتجارية والمصرفية. ويمكن اعتبار ان اليقظة القومية التركية تترافق مع ظهور بورچوازية تركية فى الدولة العثمانية سوف تحقق تطوراً أكيداً».

فكيف يمكن تكوين هذه البورچوازية القومية، التي سوف يكتب آكتشورا هذا نفسه فيما بعد بشائها أن عليها «منافسة العثمانيين غير الاتراك على الأقل»؟ إن لجنة الاتحاد والترقى، التي تختار من سوف يصبحون مستثمرين من بين صفوفها الخاصة، سوف تعمل على استصدار قوانين تهدف الى جذب رأس المال الخامل الي الأعمال الاستثمارية وزيادة قيمة الممتلكات العقارية و ، بشكل عام، حفز النشاط التجارى والصناعي. وهكذا فإن الحكومة سوف تصدر، قبيل بداية الحرب العالمية الأولى، قانوناً حول تشجيع الصناعة ينص على سلسلة كاملة من التدابير المؤاتية للمنتجين المحليين، وينص، بوجه خاص، على أن تكون لهم الأولوية في التعاقد على طلبيات الدولة.

على أن هذا «الاضفاء للطابع القومي» على الاقتصاد لن يتم بين عشية وضحاها. فالواقع أن الاتحاديين، المنخرطين في جهد مستميت من أجل الاصلاح الاقتصادي – كانت تكاليف الحروف البلقانية باهظة وكان يتعين بالفعل الاستعداد لمواجهة الحرب الجديدة التي كانت على وشك النشوب – ، يواصلون اللجوء، بالرغم من مراميهم في كسب الاستقلال، الى الوصفات القديمة المتمثلة في الاقتراض وفي الانفتاح على الاستثمارات الأجنبية. وهكذا فإن عامي ١٩١٣ و ١٩١٤ يتميزان بعقد عدة قروض، يصل حجم أحدها الى اثنين وعشرين مليوناً من الجنيهات التركية، وهو أهم مبلغ يقرضه رأس المال المالي الأوروبي للامبراطورية العثمانية منذ افلاس عام ١٨٧٥. وفي الفترة نفسها، ينخرط الباب العالى أيضاً في سلسلة كاملة من المحادثات الثنائية مع ايطاليا وانجلترا وفرنسا وروسيا وألمانيا، حيث ينشط في تسليم السكك الحديدية وامتيازات اخرى (الموانيء، الأشغال العامة، الخدمات البلدية، الخ) الي مشاريع اجنبية ويقبل دون قدر كبير من الاستياء تقسيم الامبراطورية الى مناطق نشاط اقتصادي مفتوحة أمام تغلغل الدول العظمي، في مقابل ادخال تحويرات طفيفة على نظام الامتيازات، خاصة في المجال الضريبي مقابل ادخال تحويرات طفيفة على نظام الامتيازات، خاصة في المجال الضريبي وحصيل نسبة ٤٪ كرسوم جمركية، التطبيق التام للقانون العثماني فيما يتعلق (تحصيل نسبة ٤٪ كرسوم جمركية، التطبيق التام للقانون العثماني فيما يتعلق

بثلاث ضرائب: ضريبة التيميتو، وضريبة الدمغة وضريبة الدخل، على الرعايا والتجار الأجانب).

ويشكل الاتفاق الموقع مع فرنسا في ٩ ابريل ١٩١٤ مثالاً بليغ الدلالة على العجز العثماني في وجه الدينامية الامبريالية: ففرنسا تحصل بموجب هذا الاتفاق على حق انشاء العديد من خطوط السكك الحديدية، خاصة في سوريا؛ ويجرى التنازل لها بموجب هذا الاتفاق عن عدة موانىء على البحر الأسود وعلى الساحل السورى (يافا، طرابلس، هيراكليا، اينيبولو، حيفا)؛ ويكفل لها الباب العالى الأراوية في جميع القطاعات التي تتمتع فيها بمصالح خاصة. وفي المقابل، سوف يكون بوسع تركيا زيادة رسومها الجمركية والزام التجار الفرنسيين بدفع رسوم وضرائب متنوعة؛ كما أنها تنتزع من فرنسا وعداً فيما يتعلق بـ «امكانية اعادة النظر في نظام الامتيازات»؛ وأخيراً، فإن الاتفاق ينص على اصدار عدة قروض، من بينها قرض كبير لتحقيق التثبيت (هو قرض الـ ٢٢ مليونا من الجنيهات التركية الذي سوف يجرى اصداره بعد ذلك بوقت قصير من خلال البنك العثماني). وعند توقيع هذا الاتفاق، سوف تسارع بعض الصحف الفرنسية الى التهليل للصداقة الفرنسية – العثمانية التقليدية. لكن صحفاً أخرى سوف تتحدث عن الأمور بشكل أكثر وضوحاً. فسوف تقول صحيفة «لومانيتيه»: «رأسماليو أوروبا يتفارضون على تقسيم تركيا الأسيوية». وسوف تقول صحيفة «لاكسيون فرانسين»: «أن ما يجري في الواقع، تحت مسمى المسائل الاقتصادية ومسائل السكك الحديدية، هو تقسيم حقيقى لتركيا الآسيوية إلى مناطق نفوذ».

وفى وجه هذا الاخضاع المتزايد للامبراطورية العثمانية لحساب الدول العظمى، كم تساوى النزعة القومية للجنة الاتحاد والترقى؟ من المؤكد انها لا تساوى شيئاً يذكر. لكنها تبدو على الأقل أحد ألواح خشب النجاة النادرة التى يمكن لتركيا ان تفكر في التشبت بها.

ويتمثل مخرج آخر يبدو أنه ما يزال متاحاً أمام حكومة الاتحاديين، في أشهر ما بين الحربين هذه، في اللجوء إلى التضامن الاسلامي. فالحروب البلقانية كانت قد أنهت من الناحية العملية الامبراطورية المتعددة الطوائف التي كان السلاطين قد أقاموها على انقاض بيزنطة. وفي هذه الظروف، كيف لا يمكن التفكير، من أجل انقاذ ما تبقى من الدولة العثمانية، في رفع راية الاسلام الخضراء؟ الواقع أن الاتحاديين، البراجماتيين، لن يفشلوا في التوجه في هذا الاتجاه، لاعبين على نحو خاص بورقة التقارب التركي – العربي، كما فعل ذلك بالفعل السلطان عبدالحميد الثاني، في أزمنة اخرى ولكن لاعتبارات جد مماثلة.

إلاً أنه لاجتذاب الولايات العربية الى مؤازرة القضية العثمانية، لم يكن يكفى الاسراف فى توجيه نداءات الوحدة الى جميع المسلمين. فقد كان يجب البدء بتحييد التطلعات الى الاستقلال الادارى والمالى والثقافي التى تعبر عن نفسها بين صفوفهم، بحمية متزايدة، منذ أكثر من نصف قرن. وبعبارة أخرى، كان من المناسب تقديم تنازلات للنزعة القومية العربية، وهي نزعة قومية اصبحت شعاراتها، التي تروج لها كثرة الجمعيات التي تأسست غداة ثورة تركيا الفتاة، مصدر تهديد متزايد.

والحال أن اللفتة الأكثر أهمية والتي سوف تصدر عن الحكومة العثمانية لصالح العرب سوف تتمثل في اصدار قانونين مؤقتين، في مارس ١٩١٣، موجهين الي إدخال تعديلات هامة على ادارة الولايات. فالقانون الأول، المؤرخ في ٩ مارس، يعيد تنظيم الجهاز المعقد الشئون المالية المحلية ويمنح جرعة كبيرة من الاستقلال ليزانيات الولايات، بما يشكل تلبية لأحد المطالب الأساسية للقوميين. أما القانون الثاني، الصادر في ٢٦ مارس، فهو ينشىء على مستوى كل ولاية مجلساً عاماً مؤلفاً من منتخبين محليين ويتمتع بسلطات جد واسعة. وحتى إذا كانت هذه البرلمانات الاقليمية تظل تحت رئاسة وال تابع لوزارة الداخلية، فإن الادارة المحلية تتمتع منذ ذلك الحين بشبه حكم ذاتي. وهو ما يؤدى، بلا جدال، الى سحب

البساط من تحت أقدام اولئك الذين يطالبون الحكومة - على غرار مناضلى حزب اللامركزية الادارية العثمائي، الذي تشكل في القاهرة في عام ١٩١٢ - بأن تعترف للولايات العربية بحق الحكم الذاتي.

كما أن سياسة اليد المدودة هذه سوف تكون لها جوانبها الثقافية. وهذا هو السبب، بوجه خاص، في أن الحكومة سوف تجتهد في رفع المستوى التعليمي للولايات العربية بافتتاحها فيها لمدارس ثانوية جديدة ويتجاوبها مع أولئك الذين يطالبون، في سوريا وفي مصر، بانشاء جامعات عربية - اسلامية في المدينة وفي القدس. وبشكل مواز، في المجال اللغوى، سوف نجد أن جهد التتريك يترافق، بشكل جد مفارق ، مع تغلغل محسوس للغة العربية في المدارس وفي بعض الخدمات الادارية. والحال أن مقالاً حول هذه المسألة ظهر في ابريل ١٩١٣ في صحيفة «تانين»، لسان حال لجنة الاتحاد والترقى، يقدم فكرة جيدة عن المناخ السائد أنذاك، فقد كتب اسماعيل حقى بابان زاده : «إن تركيا دولة مسلمة، فكيف يمكنها النفور من العربية، لغة دينها؟ أليس من الواضح أن العداء للعربية يسير يداً بيد مع العداء للاسلام؟ اننا نحب العربية لأنها لغة القرآن والنبي. ونحب العربية لأن الحضارة الاسلامية لا تنفصل عن هذه اللغة {...}. وقد اتخذت الحكرمة خطوة في الاتجاه السليم، إلا أن هناك خطوات أخرى يلزم اتخاذها. ويجب الاهتمام بالعربية ليس فقط في الأقاليم التي يتحدث الناس فيها بها، وإنما ايضاً في كل مكان آخر. ويجب على الحكومة أن تفعل ذلك ليس بسبب ملايين الرعايا الذين تضمهم الامبراطورية وانما لأن هذه الامبراطورية دولة مسلمة».

وأخيراً، فإن هناك كل المبررات التي تدعو الى الاعتقاد بأن تعيين لجنة الاتحاد والترقى سعيد حليم باشا في منصب الصدر الأعظم، بعد اغتيال محمود شوكت باشا، إنما يرجع الى حد بعيد الى الرغبة في إرضاء الرأى العام العربي. وكان سعيد حليم، حفيد محمد على المجيد، اسلامياً متحمساً وكان يحتفظ بصلات وثيقة

مع العالم العربي. وعلى مدار فترة توليه للصدارة العظمى – وهي الأطول في عهد تركيا الفتاة – سوف نراه وهو يوجه السياسة العربية لحركة الاتحاديين، مستخدماً هيبته الشخصية في محاولة نزع التوترات بين لجنة الاتحاد والترقي وأولئك الذين يحلمون، في الولايات النائية، بكسب الاستقلال.

وسوف يرحب العرب ترحيباً قوياً بمبادرات الباب العالى بوجه عام. وهكذا، ففى يونيو ١٩١٣، خلال مؤتمر هام نظمته فى باريس الجمعية العربية بدعم من حزب اللامركزية الادارية، سوف يؤكد اسكندر عمون، نائب هذه الجمعية: «ان الأمة العربية لا تريد الانفصال عن الامبراطورية العثمانية [...]. إن كل ما تريده هو أن يخلى شكل الحكم الحالى مكانه لنظام أكثر تمشياً مع احتياجات مختلف عناصر الامبراطورية». وبعد ذلك بعدة اسابيع، سوف تكون العاصمة الفرنسية مسرحاً لمشاهد تآخ مثيرة بين مدحت شكرو، الأمين العام للجنة الاتحاد والترقى، ورفيق العظم، أحد أبرز القادة القوميين العرب، ورئيس حزب اللامركزية الادارية. وسوف ينبثق عن هذه المصالحات بروتوكول اتفاق يحشد علامات الود تجاه العرب: فلجنة الاتحاد والترقى تعد بمقتضى هذا البروتركول بالاتجاه الى اصلاحات نستند الى مبدأ الحكم الذاتى؛ وفى المدارس الأولية والثانوية للولايات العربية، تستند الى مبدأ الحكم الذاتى؛ وفى المدارس الأولية والثانوية للولايات العربية، خدمتهم العسكرية فى الطانهم؛ وسوف يدخل الحكومة ثلاثة وزراء عرب على الأقل؛ كما ان العرب سوف يحتفظون ببعض المناصب فى مختلف الوزارات؛ وأخيراً، فإن جميم الوثائق الرسمية للادارة الاقليمية سوف تحرر بالعربية.

وبينما تتكاثر مظاهر الصداقة والأخوة التركيتين - العربيتين، متحولة الى شهر عسل حقيقى، فإن عدداً من الحوادث سوف يسمح مع ذلك بتوقع مستقبل قلق. وسوف يتمثل أخطر هذه العقبات فى الحملة العنيفة التى يخوضها أعيان البصرة وبغداد، نحو اواخر اغسطس ١٩١٣، ضد الترتيبات الحكومية الجديدة

المتعلقة بالادارة الاقليمية. فتحت قيادة سيد طالب بك، رئيس لجنة اصلاح البصرة، سوف يطالب المحتجون، عبر سيل من البرقيات، بتعديل القانون وباتخاذ تدابير مؤاتية لقدر أكبر من الحكم الذاتى للولايات. وفى أوائل اغسطس ١٩١٤، سوف يشير مرة أخرى حادث خطير آخر، هو القبض على عزيز على المصرى، الى ان المسألة العربية ماتزال بعيدة عن الحل. والحال أن عزيز على، وهو مؤسس جماعة قومية أسمها جماعة العهد، كان مشاركاً فى تنظيم مختلف الحركات الثورية المعادية للاتراك، بدعم من الخديوى، على ما يبدو. ولما كان قد قبض عليه استناداً الى ذريعة أكثر ابتذالاً بكثير – اختلاس ٢٠٠٠٠ من الجنيهات التركية خلال الحرب الليبية –، فإنه لن يقضى فى السجن غير أسابيع قليلة. لكن ذلك سوف يكون كافياً لاثارة ريبة بعض القوميين العرب فى لجنة الاتحاد والترقى.

والحق أن هذه الربية كانت مبررة بما يكفى، ذلك ان لجنة الاتحاد والترقى، على الرغم من حرصها على الظهور بمظهر ليبرالى أمام اولئك الذين تريد كسبهم الى صف قضيتها، إنما تبرز بشكل متزايد كتشكيل سلطوى ومركزى النزعة، مفعم بالنزعة اليعقوبية. وكان قمع جميع قوى المعارضة، غداة اغتيال محمود شوكت باشا، قد جعل منها حزباً وحيداً، يمسك بأغلب خيوط السلطة. وسوف تتحدد الأمور بشكل أكثر نوعاً ما بمناسبة المؤتمر السنوى الخامس للمنظمة والذى سوف يعقد فى اسطنبول فى سبتمبر ١٩١٦. فالواقع أن لجنة الاتحاد والترقى سوف تكتسب، خلال هذا المؤتمر، هيكلاً مركباً، يتميز بطابع هرمى صارم، يمد فروعه الى مستوى المراكز الريفية. وفى مركز بيت العنكبوت هذا يوجد المجلس فروعه الى مستوى المراكز الريفية. وفى مركز بيت العنكبوت هذا يوجد المجلس العام (مجلس – اى عمومى) المشكل من عشرين عضواً، من بينهم رئيس الحزب، ولجنة مركزية (مركز – اى عمومى) تتألف من عشرة اعضاء، تحت رئاسة أمين عام، وأمانة (قلم – اى عمومى) تتألف من نصف دزينة من الأعضاء. وهذه الهيئات عام، وأمانة (قلم – اى عمومى) تتألف من نصف دزينة من الأعضاء. وهذه الهيئات الثلاث لا تتمثل مهمتها فى مجرد صوغ شعارات الحزب ونشرها عبر جميع أجهزة الثلاث لا تتمثل مهمتها فى مجرد صوغ شعارات الحزب ونشرها عبر جميع أجهزة

المنظمة الاخطبوطية التي نجح الاتحاديون في بنائها، بل تتمثل أيضاً في السيطرة عن قرب على أنشطة البرلمان كما على أنشطة الباب العالى.

وهي مهمة سهلة نسبياً. فبعد إخراس معارضي النظام، تجد لجنة الاتحاد والترقى الساحة خالية أمامها لكي تدير الحياة السياسية للبلاد على هواها من الناحية العملية. وهكذا فإنها سوف تتمتع، منذ ربيع ١٩١٤، ببرلمان صوري يتألف من نواب منتخبين خلال شتاء ١٩١٣ – ١٩١٤ وينتمون كلهم تقريباً الى حركة الاتحاديين. كما لن يعوزها غير وقت جد قصير حتى تتمكن من السيطرة على جميع الوزارات و، خاصة، على منصب شيخ الاسلام الهام الذي سوف يعهد به في مارس ١٩١٤ إلى مصطفى خيرى بك أورجويلو، وهو رجل يملك بالفعل قدراً من الدراية بالمسائل الدينية، لكنه جد بعيد عن الوسط المحافظ الذي كان كبار من الدراية بالمسائل الدينية، لكنه جد بعيد عن الوسط المحافظ الذي كان كبار بريطانيا العظمى الموجود في اسطنبول أنذاك، فلابد ان لجنة الاتحاد والترقى قد بريطانيا العظمى الموجود في اسطنبول أنذاك، فلابد ان لجنة الاتحاد والترقى قد نجحت أيضاً، نحو أواخر عام ١٩١٧ أو أوائل عام ١٩٩٤، في إنشاء لجنة سرية مكلفة بضبط انشطة القصر السلطاني، ملتقى جميع الساخطين.

والحال أن نظام الاتحاديين، بحزبه الواحد الموجود في كل مكان، وببرلمانه الذي لا توجد فيه مقاعد للمعارضة، وبحكومته الوحيدة اللون، وبتكميمه للرأي العام، إنما يكشف عن اغلب عناصر ديكتاتورية حقيقية. لكنها ديكتاتورية بلا ديكتاتور. وصحيح اننا سوف نجد أن عدداً من الرجال سوف يحتكرون شيئاً فشيئاً جزءاً كبيراً من السلطة. وبعد بداية الحرب العالمية الأولى، سوف يصل الأمر بالصحف الأوروبية الى حد استمراء الحديث عن «ثلاثي حاكم» من جماعة تركيا الفتاة يتألف من وزير الداخلية طلعت الذي سوف يصبح فيما بعد صدراً اعظم ومن وزير الحربية أنور باشا ومن وزير البحرية جمال باشا. على أنه لا هذا «الثلاثي الحاكم» – الذي تتخيله الى حد بعيد أجهزة دعاية دول الوفاق – ولا أي شخص بارز آخر بين صفوف الرجال العشرين الذين يشكلون النواة القيادية للجنة

الاتحاد والترقى سوف يتوصل أبداً الى ممارسة سيطرة بلا ضابط على شئون الدولة. والحال ان طلعت، الاستراتيچى الرئيسى لحركة الاتحاديين، يبرز بوصفه الشخصية السياسية الأكثر تمييزاً للفترة وبوصفه الشخصية التى تعتبر سلطتها، داخل لجنة الاتحاد والترقى كما فى الهيئات الحكومية، أقل عرضة للتحدى، على أنه هو نفسه سوف يجد نفسه مضطراً الى اقتسام السلطة مع رجال النظام الأقوياء الأخرين.

ديكتاتورية حزب؟ لاشك أنه سوف يكون من الأدق الحديث عن ديكتاتورية زمرة يقتسم اعضاؤها، القادمون من آفاق جد متباينة، مختلف المناصب الرئيسية في اللجنة وفي الحكومة. فهناك، إلى جانب «الثلاثي الحاكم»، رجال كالدكتور ناظم، الأشبه ما يكون بموجه خفي للجنة الاتحاد والترقي، لن يخرج من الظل إلا في عام ١٩١٨ ليصبح وزيراً التعليم؛ وطبيب آخر، هو الدكتور بهاء الدين شاكر، الذي سوف يرأس، في عام ١٩١٤، الشعبة السياسية لـ «التنظيم الخاص» (تشكيلات – اي مخصوصه) الذي انشأه الاتحاديون لأغراض التجسس والدعاية والتحريض؛ وضياء جوقلب، الكاتب الموسوعي الموهوب، والذي يجري تصعيده بسرعة بالغة الى مرتبة الايديولوچي الرئيسي الحركة؛ ومدحت شكرو، أحد الأعمدة الراسخة للجنة المركزية للجنة الاتحاد والترقي التي كان قد أسهم في تأسيس فرعها في سالونيك في عام ١٩٠٦؛ وقره كمال، نائب اسطنبول، الذي سوف يعهد أليه خلال الحرب بمنصب وزير التموين، وهو منصب حساس – وجد مربح؛ وعدد من الرجال الآخرين كحسين چهيد، رئيس تحرير صحيفة «يتانين». ومحمد چاويد، من الرجال الآخرين كحسين چهيد، رئيس تحرير صحيفة «يتانين». ومحمد چاويد، ويزير المالية في أغلب وزارات الاتحاديين، وإيمانويل كاراسو، أحد المنتمين النادرين لي الأقليات الذين لعبوا – وراء الكواليس – دوراً معيناً داخل اللجنة.

إلا أنه كان وراء هذه المجموعة جد المحدودة حزب دينامى وقوى، وكانت وراء هذا الحزب قاعدة شعبية راسخة. وشأنها فى ذلك شأن جميع الأحزاب التى تحتكر الحكم، فإن لجنة الاتحاد والترقى كانت تحتوى على اتجاهات متباينة. ومن هنا

الطابع التجميعي، وغير المحدد نسبياً، لشعاراتها، ومن هنا أيضاً نجاحها المتعاظم بين الجماهير. ومنذ ظهورها على المسرح السياسي، راهنت الاتحادية على القيم التعبوية. فقد بدأت بامتطاء جواد النزعة العثمانية؛ ثم تحولت الى تمجيد الأمة والشعب والاخاء الاسلامي. ومن الاهانات المتكررة التي عانت منها الامبراطورية العثمانية منذ عام ١٩٠٨ استخلصت حماساً للوحدة القومية، وقد رمت استراتيچيتها برمتها الى أن تحشد حولها إجماعاً واسعاً؛ وفي عام ١٩٠٤، كان قد تم الوصول الى هذا الهدف الى حد بعيد،

على ان غير الأتراك كانوا منذ ذلك الحين شبه مستبعدين من هذا الاجماع. وحتى إذا كانت لجنة الاتحاد والترقى تغازل العرب وتضم بين اعضائها البارزين عدة شخصيات منحدرة من الولايات الشرقية للامبراطورية، وحتى إذا كانت تجتهد في الحفاظ على اتصال مع الأقليات المسيحية، خاصة مع الأرمن الذين يشكل تطلعهم الى الحكم الذاتي، بل والى الاستقلال، من الآن قصاعداً ، احدى المشكلات الرئيسية التى يتعين على الدولة العثمانية مواجهتها، فإن الأمة التركية هى وحدها التى تتعرف على نفسها بالفعل فيها. وهو ما يعنى أن المثل الأعلى للاتحاد وللاخاء بين مختلف جماعات الامبراطورية والذى دافع عنه المثقفون العثمانيون بكل هذا الحماس خلال ما يقرب من نصف قرن لم يعد يمثل، عشية الحرب العالمية الأولى، غير عقيدة جوفاء، مناسبة تماماً لتزيين الخطب الرسمية. ودون أن تدرك تركيا ذلك بشكل واضح، فإنها تجد نفسها منخرطة بالفعل في تلك الفترة، تحت قيادة لجنة الاتحاد والترقى، في طريق الثورة القومية. وهي ثورة سوف يتعين عليها مع ذلك، لكى تكتسب ثباتاً، أن تتعايش مع أهوال الحرب.

## الحرب العالمية الأولى : الدوامة

يوليو ١٩١٤. من مذكرات ديبلوماسية الى انذارات، ومن تصريحات انتقامية الى أوامر تعبئة. وكان يكفى عدة طلقات ارصاص مسدس - هذه الطلقات التى

تردد صداها في سراييقو، وأدت الى موت الأرشيدوق فرانسوا – فرديناند وزوجته – لاشعال مستودع البارود. فماذا سوف يكون موقف الباب العالى في الحريق الشامل الذي تندفع اليه الدول؟ إن السؤال يشغل جميع المستشاريات، لأن الامبراطورية العثمانية، على الرغم مما أصابها من ضعف شديد من جراء الاخفاقات التي منيت بها في البلقان، مايزال بوسعها أن تشكل ثقلاً هاماً في ميزان القوى. فهي تنتشر على أراض شاسعة، وتسيطر على المضائق، وجيشها الذي يشهد تجديداً ليس تافهاً بالمرة، ومن جهة أخرى، فإن السلطان الخليفة يتمتع برصيد كبير: الهيبة الأدبية – ذات الجوهر الديني – التي يتمع بها عبر أرجاء العالم الاسلامي، بما في ذلك في الأراضي التي تتبع الدول الاستعمارية العظمي.

وفي اسطنبول، نجد أن جانباً هاماً من الرأى العام وغالبية أعضاء لجنة الاتحاد والترقى يبدوان مؤيدين لتقارب مع دول الوفاق. بل إن أحد قادة الحركة، وهو جمال، سوف يذهب الى حد اقتراح تحالف ذى شكل جيد ومناسب على الفرنسيين. أما باريس ولندن فإنهما تقتنعان عن طيب خاطر بحياد عثمانى وتزيدان المبادرات الرامية الى الحصول عليه، على أنه فى الأيام الأولى من اغسطس، وبينما اوروبا فى حرب بالفعل، سوف ينتهى الخبر بالتسرب: فبموجب معاهدة سرية موقعة فى اليوم الثانى من الشهر، وإن كان قد تم التفاوض عليها منذ عدة أسابيع، تتحالف الامبراطورية العثمانية مع ألمانيا. ومن حيث المبدأ، فإن ذلك التحالف يعتبر تحالفاً دفاعياً، موجهاً ضد روسيا. إلا أن من الواضح أن الباب العالى يتعذر عليه منذ ذلك الحين تجنب التورط فى الحرب.

ومن الجانب التركى، فإن قرار مثل هذا الارتباط كان قد أتخذ من جانب مجموعة جد محدودة من الرجال. ففى البداية، نجد أن الصدر الأعظم، سعيد حليم والرجلين الرئيسيين فى النظام، طلعت وأنور، هم وحدهم الذين يجدون أنفسهم متورطين فى المفاوضات التى أجريت مع قون قانجينهايم، سفير المانيا. فهل يعنى

ذلك أن التحالف التركى - الالماني كان نوعاً من صدفة تاريخية، حلفاً يتعارض مع طبيعة الأشياء عقدته حفنة من المغامرين المتأثرين بالروح العسكرية البروسية؟ إن دعاية دول الوفاق لن تتأخر عن استخدام هذه الفكرة لمحاولة إبعاد الرأى العام الاسلامي عن أولئك الذين ورطوا الامبراطورية العثمانية في الحرب. أما في الواقع، فإن الخيار الذي أقدم عليه الباب العالى، بمباركة من جانب السلطان محمد الخامس، ليس هناك ما يمكن ان يكون اكثر منطقية منه. ففي أوروبا تحولت الى ساحة معركة شاسعة، أليست هناك جميع الاحتمالات في أن تجد تركيا نفسها مرة أخرى مواجهة بضربات عنيفة مرعبة من جانب روسيا، عدوها التقليدي؟ وفي وجه مثل هذا الخطر، ألا يشكل التحالف مع دول وسط أوروبا الحصن المكن الوحيد؟ ومن جهة اخرى، أليس على العثمانيين أخذ ما لا حصر له من الثارات؟ منذ أربعين سنة والامبراطورية تراكم الهزائم والخسائر الأقليمية والتمزقات. ولها هي أيضاً الزاسها وأورينها: ولايات الأناضول الشرقية التي سلمت الى روسيا في عام ١٨٧٨، وجزر بحر ايجة والبحر المتوسط، وطرابلس الغرب، وأراضى روميليا الغنية. فكيف يمكن تجنب الانخراط من جديد في الحرب لمحاولة استرداد وأو جزء من ثروة الأسلاف هذه؟ وألن يسمح انتصار على روسيا أيضاً باسترداد أراضى الأسلاف عبر القوقاز وفي وسط آسيا؟ وأخيراً، في نهج تفكير آخر، ألا تمثل المشاركة في الأعمال الحربية المخرج الوحيد المتاح لتركيا لكي تنزع النير السياسي والمالي الذي تفرضه عليها دول الغرب؟

وإذا كان الباب العالى قد اختار الحرب فإنه لن يكون مع ذلك، خلال الأسابيع الأولى للحرب، أقل التزاماً بالتحفظ، وهو ما يدع دول الوفاق تطم بحياد ممكن. وهذا الوقت ضرورى (للباب العالى) لاستكمال استعدادته العسكرية. كما أن هذا الوقت ضرورى لاستكمال المفاوضات الأخيرة مع الألمان، لأن (الباب العالى) بحاجة الى أسلحة وضباط على دراية بالتقنيات الجديدة، وهو بحاجة الى المال بشكل خاص. لكن المبادرات القليلة التى سوف يجازف باتخاذها خلال تلك الفترة

تكشف بالفعل نواياه. فمنذ النصف الأول لشهر أغسطس يقع حادث جوبين وبريسان : ذلك ان هاتين البارجتين التابعتين للاسطول الألماني في البحر المتوسط تلجأن الى المياه العثمانية بعد قصفهما للقواعد الفرنسية في افريقيا الشمالية (٣ أغسطس)؛ وحين تدعو انجلترا الحكومة العثمانية الى طرد البارجتين الى عرض البحر أو احتجازهما، تمشيأ مع قانون الحرب، فإن هذه الحكومة لا تتردد في الاشارة الى أنها قد اشترتهما لكي تجعل منهما، تحت اسميهما الجديدين: السلطان سليم يارون وميديللي، أفضل سفن البحرية العثمانية، وأن قائدهما، الاميرال سوشون، قد عين على رأس الأسطول السلطاني في البحر الأسود (١١ أغسطس). وفي ٨ سبتمبر، يعلن الصدر الأعظم الغاء الامتيازات، ملبياً بذلك أحد المطالب الرئيسية للقوميين العثمانيين. وهذه اللفتة الرمزية التي تبدى الامبراطورية من خلالها رغبتها في أن تقول لا للغرب هي أيضاً اجراء يتميز بفعالية ضارية تضرب دول الوفاق في مصالحها الاقتصادية. وفي اليوم السابع والعشرين من الشهر نفسه، يتخذ الباب (العالي) خطوة أخرى في طريق التحدي باغلاقه المضائق في وجه الملاحة التجارية. وبعد ذلك بأيام قلائل، وكنتيجة مباشرة لإلغاء نظام الامتيازات، تجرى زيادة الرسوم الجمركية العثمانية من جانب واحد بنسبة ٤٪؛ وفي الوقت نفسه، يجرى اغلاق مكاتب البريد الأجنبية والغاء جميع السلطات القضائية غير العثمانية.

لكن ما لا يمكن إصلاحه لا يتم بعد. فحكومة اسطنبول تتأخر في التورط بشكل حاسم، لأن دول وسط اوروبا تمنى باخفاقات خطيرة على المارن وفي غاليسيا. وهذا سب أضافي لكي يكون الألمان أكثر الحاحاً ولكي يضغطوا من أجل دخول الجيش التركي الى الساحة فوراً. فإذا ما فتحت الامبراطورية العثمانية النار، فإن الروس سوف يجدون أنفسهم ملزمين بنقل قوات الى القوقاز، وسوف يتعين على انجلترا حماية قناة السويس ومصر، وبذلك يتم تخفيف الضغط على الجبهة الغربية. واعتباراً من أواخر سبتمبر، تتسارع المساومات بين الباب العالى

وبرلين – عن طريق قون قانجينهايم. وفي نهاية الأمر، تضطر حكومة قيصر (ألمانيا) الى اتخاذ قرار برمى ورقتها الرابحة: ففي ٢١ اكتوبر، تصل الى اسطنبول اول خزائن الذهب الألماني. وسوف يكون الأثر المتوقع فورياً. فمنذ اليوم الثاني والعشرين، بالفعل، سوف يصدر أنور الأمر الى الأميرال سوشون بمهاجمة الموانيء الروسية في البحر الأسود. وتحدث ترددات اخيرة من جانب الوزارة العثمانية التي يعادي بعض اعضائها الدخول في الحرب. لكن أوراق النرد ترمي المعثمانية التي يعادي بعض اعضائها مع الأوامر الصادرة اليه، سوف يقصف في اليوم التاسع والعشرين: فتمشيا مع الأوامر الصادرة اليه، سوف يقصف الأسطول التركي أوديساوسيباستويول ونوقوروسيسك.

ولا يعود هناك سوى ترك العرف الحربي يأخذ مجراه، ففي ٢ نوڤمبر، تعلن روسيا الحرب على الامبراطورية العثمانية، وسط حديث عن «مسئولياتها التاريخية». وفي ٥ نوڤمبر، تضم فرنسا وبريطانيا العظمى صوتيهما الى صوت القيصر. وفي ١١ نوڤمبر، يجيىء الدور على محمد الخامس لاعلان الحرب، وبعد وقت قصير من ذلك، سوف يمضى الى حد التلويح بالتهديد الأخطر، وهو الدعوة الى الحرب المقدسة، الجهاد. ذلك ان بياناً مؤرخاً في ٢٣ نوڤمبر، يحمله العلماء الى أركان الامبراطورية الأربعة، سوف يدعو جميع المؤمنين، أكانوا رعايا عثمانيين أم لا، الى أن يهبوا ضد «الطغمة الظالمة المدعوة بالوفاق الثلاثي (...)، والتي يتمثل أسمى ملذات غرورها القومي في استعباد آلاف المسلمين» والى «اعتبار المشاركة في الجهاد بارواحهم وممثلكاتهم أكثر واجباتهم الدينية الحاحاً».

واخوض هذه «الحرب المقدسة»، تتمتع تركيا بجيش مجهز ومدرب وفق النموذج الألماني. كما ان حكومة براين قد أرسلت اليها كوكبة كاملة من كبار الضباط: ليمان قون ساندرز، قون سيكت، قون دير جولتز، قون قالكينهاين وأخرين. والحال أن هؤلاء الرجال الذين يتولون قيادة مختلف فيالق الجيش والمكاتب الوزارية الأكثر أهمية (الاستخبارات، المواصلات، التموين والامداد، والمكاتب الوزارية الأكثر أهمية (الاستخبارات، المواصلات، التموين والامداد،

الذخيرة، الخ) يصدرون اوامرهم الى ضباط عثمانيين صغار لا يرتاحون دائماً للوصاية الألمانية، لكنهم، الآن، يتعايشون معها، وإلى جانب هذه القوى العسكرية الخاضعة للحماية اليقظة من جانب ألمانيا، توجد أيضا، منذ أغسطس ١٩١٤، منظمة خاصة (تشكيلات – اى مخصوصة) مخيفة أنشأها أنور باشا وسوف تصبح ذات صيت واسع. وإلواقع أن هذه المنظمة، المخصصة لأنشطة الدعاية والتجسس والتخريب، هى نوع من «طابور خامس» تتمثل احدى مهامه الأساسية، الآن، فى نشر شعار الجهاد الذى رفعه الباب العالى عبر مختلف ارجاء العالم الاسلامى. وفى المراحل التالية من مراحل الحرب، سوف يتولى عملاؤها الذين يصل عددهم الى نحو ٢٠٠٠٠ انسان مهمات أخرى، من التشكيل البسيط لجماعات سياسية الى تنظيم حملات مسلحة ضد الأعداء الداخلييين والخارجيين لنظام الاتحاديين، أكان ذلك فى الأراضى العثمانية أم فى بلدان نائية كأفغانستان أو الهند أو اثيوبيا.

إلا انه بالرغم من قيادة الضباط الألمان، وبالرغم من خزائن الذهب والذخيرة القادمة من برلين، وبالرغم من الجهود التي يضطلع بها دعائيو التشكيلات المخصوصة من أجل اشعال مشاعر العداوة لدول الوفاق بين صفوف المسلمين، فإن الحرب سوف تبدأ بالنسبة للامبراطورية العثمانية بالشكل الذي سوف تنتهى به : وهو شكل سييء. لقد عهد الاستراتيچيون الألمان الى الأتراك، كمهمة من الدرجة الأولى، بالعمل على تشتيت شمل جزء من الجيش القيصري على جبهة القرقاز. ونحو منتصف ديسمبر ١٩٩٤، فإن أنور باشا شخصياً، الذي يحمل شارة القائد العام للقوات العثمانية، هو الذي يقود الجيش الثالث، المرابط في ارضروم، الى الهجوم على المواقع الروسية، آملاً في أن يسترد في اندفاع أول ولايات كارس وأردهان وباطوم قبل أن يكسب للامبراطورية كل الأراضي القوقازية. وتحدث كارثة ساريكاميش، فالجنود تبتلعهم الثاوج ويفترسهم الصقيع،

وتبدد شملهم الأوبئة، وفي غضون أسابيع قليلة يباد فيلقان من الجيش بشكل يكاد يكون تاماً.

وعلى الجبهات الأخرى، قلما تبدو الأمور افضل. ففى نوقمبر، ينزل الانجليز الى الفاو، على الخليج الفارسى، ويبدأون فى التهام العراق، فيستواون على البصرة (٢١ نوقمبر)، ثم يشرعون فى زحف يتميز بالجلد صوب الشمال، وهدفهم النهائى هو الوصول الى آبار بترول الموصل. وقرب الفترة نفسها، فإن الهيمنة الانجليزية على مصر – التى سوف يجرى اعلان استقلالها فى ١٨ ديسمبر تؤدى أيضاً الى تعريض العثمانيين لإيذاء جسيم. وفور تعيينه والياً على سوريا بعد وقت قصير من بدء الحرب، يحدد جمال باشا لنفسه، منذ وصوله الى دمشق، مهمة تنظيم قوة حملة بهدف اخراج القوات البريطانية من الأراضى المصرية. وسوف يحدث الهجوم الذى يخطط له فى يناير ١٩١٥. ويجتاز نحو ١٠٠٠٠ رجل صحراء سيناء ويصلون ظافرين الى قناة السويس. إلا أنهم لن يتأخروا فى الارتداد على أعقابهم دون أن يتسنى لهم عبور القناة ودون أن تنشب الانتفاضة العربية التى راهن عليها الأتراك لمساعدتهم فى مشروعهم.

والنجاح الملحوظ الوحيد، في مقابل هذه السلسلة من الاخفاقات هو، المقاومة التركية البطولية في الدردنيل. لكن الثمن كان فادحاً! وبالنسبة للحلفاء، الذين ينخرطون في بداية عام ١٩١٥ في هجوم على المضائق، كان «من الصعب تخيل عملية تمنح أملاً اكبر من الأمل الذي تمنحه هذه العملية» (لورد بلفور). فمن شأن انتصار على هذه الجبهة ان يسمح لدول الوفاق بالسيطرة على العاصمة العثمانية و ، على الأرجح، باجبار الباب العالى على توقيع الصلح؛ ومن شأن إعادة فتح المضائق أن تتيح لفرنسا ولبريطانيا العظمي امكانية إمداد الجيش الروسي بالمدافع والذخيرة، وان تمكن الانجليز من توطيد وضعهم في مصر ومن الاستيلاء بشكل أسهل على العراق.. لكن الواقع سوف يكون جد مختلف. فخلال ما يقرب

من عام، سوف تباد قوات دول الوفاق، موجة اثر موجة، أمام تحصينات شبه جزيرة غاليبولي دون أن تتوصل الى اجتياز الحاجز. فعلى رأس القوات التركية، يقاتل أميرالاى شاب قتالاً ضارياً. وهذا الأميرالاى أسمه مصطفى كمال. وسوف تنتهى الأمور بالتخلى عن العملية. لكن «جحيم الدردنيل» سوف يكون، بالنسبة للعثمانيين كما بالنسبة للطفاء، أحد أحداث الحرب الأكثر فداحة: إن اكثر من لعمليين من جانب دول الوفاق سوف يقتلون أو يجرحون، وسوف يصل عدد الضحايا في المعسكر المناوىء إلى ١٢٠٠٠٠.

وبينما تتمرغ تركيا بهذا الشكل في الحرب، كان ما يزال في اسطنبول رجال يتصورون ان الحرب سوف تكون قصيرة وان انتصار دول وسط أوروبا سوف يسمح للامبراطورية بأن تنبعث من رمادها. وفي هذا الصدد، تؤثر الدعاية الألمانية تأثيراً فعالاً. على انه لا الحكومة ولا قادة الجيش سوف يجهلون منذ ذلك الحين ان البلاد منخرطة في سيرورة لا يمكن لأحد التنبؤ بنتيجتها.

## سنوات الرماد

كل حرب دمار، والحرب التي تجد الامبراطورية العثمانية نفسها منخرطة فيها لا تشذ عن هذه القاعدة، فهي حرب منسوجة من العذاب والخراب والأهوال التي لا تحتمل، وخلال السنوات الأربع التي سوف تستمر الأعمال الحربية فيها، فإن الرعب والموت لن يخيما على الخنادق وحدها. فهما سوف يخيمان أيضاً على الأرياف والمراكز والمدن وسوف ينالان من السكان المدنيين.

ومن بين جميع مأسى الحرب، فإن المأساة التي حركت الحزن الأكبر وأراقت الحبر لأكثر هي ابادة الجماعات الأرمنية في الاناضول الشرقية. وحتى يومنا هذا، لم تسلط كل الأضواء على هذا الحدث المحزن وما يزال هناك تعارض بين فكرتين يتواصل بحدة تتميز باتقاد نادر.

فما هي الوقائع؟ قرب منتصف شهر مايو ١٩١٥، تأمر الحكومة العثمانية بـ «ترحيل» جميع الأرمن المقيمين في ولايات الشرق، مثلما فعل الروس بالفعل على الجانب الآخر من الحدود. ومن حيث المبدأ، فقد كانت المسألة مسألة إخلاء لمناطق القتال، وذلك سعياً، في أن واحد، الى «تأمين» السكان المدنيين وحماية القوات المسلحة من خيانة محتملة من جانب العناصر الممالئة اروسيا. على أن العملية -التي سرعان ما سوف تمس أرمن قيليقيا وأرمن الأناضول الغربية - تجرى في ظروف مخيفة : عمليات سلب ونهب، عمليات إحراق، عمليات تعذيب، مذابح. وتحت ضربات من جانب التشكيلات المخصوصة وجماعات القناصة (تشيت)، نجد أن طوابير المرحلين الذين يجرى اقتيادهم الى معسكرات التجمع في سوريا وفي بلاد الرافدين تذوى يوماً اثر يوم. وإن يصل الى معسكرات حماه وحمص ودمشق غير نحو ١٢٠٠٠٠ من الناجين؛ وسوف نجد منهم ٢٠٠٠٠٠ في دير الزور و ٥٠٠٠٠ في حلب، ومن جهة أخرى، فإنه يبدو أن نحو ٣٠٠٠٠٠ شخص قد نجحوا في الوصول الى القوقار بفضل الاحتلال الروسى. فأين ذهب الآخرون؟ من المستحيل أن نقدر بدقة عدد الضحايا. البعض يرى انه يتراوح بين ٣٠٠٠٠٠ و ٦٠٠٠٠٠، والبعض الآخر يرى أنه اكثر من مليون. وأيا كان الأمر، فإن ذلك يدفع هنرى مورجينتاو، السفير الأمريكي في اسطنبول، الى اعتبار ما حدث «اغتيالاً لأمة».

فما هي التفسيرات القائمة؟ إستناداً الي حشد مثير من الشهادات ومن المؤلفات التاريخية، لا يسمح الموقف الأرمني – وهو أيضاً موقف كثيرين من نوى التفكير المستقل – بأى حكم وسط: لقد كانت لدى الاتحاديين المسكين بزمام السلطة في اسطنبول رغبة واضحة في إبادة شعب بأكمله، وقد جرى التخطيط لهذه الابادة وتنفيذها بشكل منهجي، وقد اقترفت المذابح إما في الموقع أو على الدرب المؤدى بالمرحلين الى صحارى سوريا وبلاد الرافدين، وهدف العملية هو إخراس الأرمن بشكل نهائي، وإخلاء القوقاز من عنصر عرقي يشكل حاجزاً أمام توحيد جميع الشعوب التركية في اطار دولة طورانية عظمى، والتفسير التركي ليس

اكثر تعقيداً. وإذ يستند هو الآخر الى حشد من الوثائق التى يصعب الحكم ببطلانها، فإنه يذهب الى ان حكومة اسطنبول لم تسع قط الى ابادة الأمة الأرمنية وأنها قد وجدت نفسها ببساطة مضطرة الى «ترحيل» الأرمن، تمشياً مع ممارسة سارية في زمن الحرب، وتبدو هذه «الترحيلات» ضرورية أكثر بقدر ما أن الأرمن قد شكلوا ميليشيات في خدمة العدو، وبقدر ما أنهم قد استفادوا من تغلغل الروس في الأناضول الشرقية لكي ينظموا، في ابريل ١٩١٥، مذبحة للسكان المسلمين في ولاية قان، وصحيح أن الترحيلات والحوادث التي رافقتها قد أدت الى سقوط ضحايا، لكن عدد الموتى لم يتجاوز دون شك ٢٠٠٠٠، وهو رقم اجمالي يتناسب ضمايا، لكن عدد الموتى لم يتجاوز دون شك ٢٠٠٠٠، وهو رقم اجمالي يتناسب ضماياً مع الملايين الثلاثة من الأتراك الذين هلكوا خلال الفترة نفسها.

وليست هناك صعوبة في أن نجد في حشد الكتابات المكرسة من الجانبين المسألة أشكالاً من انعدام الدقة وادعاءات لا تصمد النقد، بل وتزييفات. ويوجه خاص، فإنه يبدو من المؤكد اليوم أن بعض المستندات الاساسية التي أدخلها الاتهام في الملف – على سبيل المثال، الكتاب الأزرق الذي أعده للحكومة البريطانية برايس وتوينبي أو مذكرات نعيم بك المنشورة برعاية آرام آندونيان – لا يمكن بأي شكل اعتبارها وثائق يستحيل الحكم ببطلانها. ألم يعترف توينبي نفسه بأن الكتاب الأزرق الذي حرره قد «طبع ووزع بوصفه عملاً من أعمال الدعاية خلال الحرب»؟ ويالمثل، فإن صحة البرقيات التي يقال ان حكومة تركيا الفتاة قد أمرت، الحرب»؟ ويالمثل، فإن صحة البرقيات التي يقال ان حكومة تركيا الفتاة قد أمرت، من خلالها، في ربيع ١٩٩٥، بابادة الأرمن، تتعرض اليوم لتشكيك جدى. ومع ذلك فكيف يمكن تجاهل الشهادات التي لا تعدو المحفوظة في خزائن الارشيفات فكيف يمكن تجاهل الشهادات التي لا تعدو المحقوظة في خزائن الارشيفات خاص، عدم التسليم بحقيقة عينية بسيطة: لقد كان في تركيا عشية الحرب العالمية الأولى أكثر من ١٥٠٠٠٠ أرمني على الأزجح؛ وفي اثر المذابح والترحيلات والرحيل الى المنفى، ان نجد منهم بعد بضع سنوات غير ١٠٠٠٠.

إلا انه لابد من الاشارة الى أن الجماعات الأرمنية ليست الجماعات الوحيدة التى اختزلتها مطرقة الحرب. ففى ربيع ١٩١٥، يتقدم الجيش القيصرى فى اقليم بحيرة قان، جاراً فى اثره كتائب من المتطوعين تتآلف من أرمن القوقاز وتركيا. ولن يتمكن العثمانيون من رد هذه القوات الروسية الأرمنية إلا نحو بداية يوليو. وفى غضون ذلك، نجد ان عشرات الآلاف من المسلمين - بل و ، بسبب تقلبات العمليات العسكرية، عدداً كبيراً جداً من المسيحيين - يبادون أو لا يجدون خلاصاً إلا فى الهرب. ويتكرر السيناريو نفسه بعد بضعة شهور، عندما ينتزع الروس أرضروم (فبراير ١٩١٦) ويحتلون تدريجياً جزءاً كبيراً من الأناضول الشرقية، حيث يدفعون قواتهم صوب موش فى الجنوب و ، فى الشمال، الى ترابزون (التى يتم الاستيلاء عليها فى ابريل) وايرزيبنچان (يوليو). وفى هذه المرة أيضاً، سوف يدفع السكان المسلمون ضريبة فادحة للمواجهة بين الطوائف. وقد أظهرت يدفع السكان المسلمون ضريبة فادحة للمواجهة بين الطوائف. وقد أظهرت الحصاءات ما بعد الحرب، بالنسبة لكل ولاية من الولايات الخاضعة للاحتلال الروسى ولأعمال الثار من جانب الميليشيات الأرمنية، عجزاً ديموجرافيا هاماً بيلغ حجمه الاجمالى عدة مئات من الآلاف من الأنفس - يرجع فى جانب كبير منه يبلغ حجمه الاجمالى عدة مئات من الآلاف من الأنفس - يرجع فى جانب كبير منه المذابح التى اقترفها العدو.

على الحدود الشمالية – الشرقية، تتمرغ الجبهات الأخرى هذه الأحداث الفظيعة على الحدود الشمالية – الشرقية، تتمرغ الجبهات الأخرى هي أيضاً في المأساة. فالموت يجتاح الدردنيل، والموت يجتاح بلاد الرافدين حيث يواصل الانجليز زحفهم الثابت صوب الشمال، بالرغم من اخفاق جسيم يتكبدونه في كوت العمارة في أبريل ١٩١٦. والموت يجتاح سيناء وضفاف قناة السويس، حيث يصر الكولونيل الباقاري فريدريك كريس قون كريسينيشتاين على شن غارات على القوات البريطانية في مصر. وأخيراً، يجتاح الموت شبه الجزيرة العربية وسوريا وفلسطين. وفي هذه الأقاليم، لا يصطدم العثمانيون بدول الوفاق وحدها، وإنما يصطدمون أيضاً بشريف مكة، حسين، الذي يدعو العرب، في يونيو ١٩١٦، الى الثورة على سبطرة السلطان.

والواقع أن الثورة العربية، التى ينظر اليها فى اسطنبول على أنها طعنة حقيقية فى الظهر، سرعان ما سوف تشكل أحد الشواغل الرئيسية للباب العالى. والسبب فى ذلك هو أن الشريف حسين لا يتحرك بمفرده. فهو يتمتع بدعم نشيط من جانب الانجليز الذين عقد معهم، فى يناير ١٩١٦، اتفاق مساعدة متبادلة. وبموجب هذا الاتفاق الذى تم التقاوض عليه مع السير هنرى ماكماهون، المندوب السامى لبريطانيا العظمى فى مصر، تتعهد حكومة لندن بالاعتراف باستقلال جزء كبير من البلدان العربية، من الصود الشمالية لسوريا الى الخليج الفارسى فى الشرق، والبحر المتوسط فى الغرب (باستثناء شريط ساحلى كبير ممتد على الساحل السورى) وشبه الجزيرة العربية فى الجنوب؛ كما تعد بأن «تقدم العرب المشورة والمساندة الضروريتين من أجل انشاء أنسب أشكال الحكم فى هذه الأراضى المختلفة»؛ وفى المقابل، يقبل شريف مكة الانخراط فى القتال «من أجل تحرير السكان العرب من النير التركى»، عبر الحصول على مساندة هامة بالسلاح وبالمال. وتوضع رسالة كتبها ماكماهون: «ان من الواضح أن العرب قد قرروا ألا يستعينوا إلا بمستشارين بريطانيين»، بما يشكل استبعاداً لأية مساعدة أوروبية اخرى.

ومن المؤكد أن هذه ليست هي المرة الأولى التي يصطدم فيها السلطان بأحد تابعيه العرب. إلا أن حسينا يشكل، مع مساندة بريطانيا العظمى له، خصماً مخيفاً، والموقف اكثر حرجاً بقدر ما أن الانجليز يتفاهمون أيضاً مع أمير نجد، عبدالعزيز ابن سعود. ففي مقابل مساعدة شهرية قدرها ٥٠٠٠ من الجنيهات الاسترلينية والاعتراف به «الاستقلال» السعودي، يعد ابن سعود الحكومة البريطانية بصداقته وبحياده. وفي غياب تحالف ايجابي، فإن هذا الاتفاق يسمح لشريف مكة بالانتقال الى الفعل دون خوف من أن يضايقه جار لا يكن له وداً.

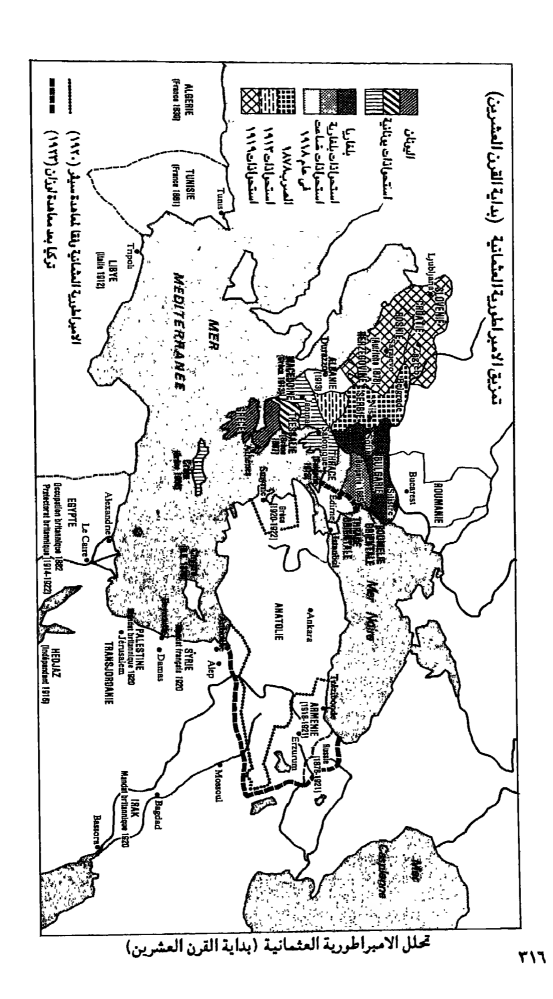
ودفعة واحدة تبدأ الأمور بداية جد سيئة بالنسبة للعثمانيين. فتحت قيادة الأمير فيصل، أحد أبناء حسين، يهجم البدو على سكة حديد الحجاز ولا يتأخرون

فى اخضاع الحاميات التركية فى مكة وجدة لرحمتهم (١٢ و ١٦ يونيو ١٩١٦). ويجرى تنفيذ العملية بمهارة، وذلك بمساعدة عدد من الضباط الانجليز يبرز بينهم توماس ادوارد لورانس، وهو شخصية غامضة سوف يتباهى فيما بعد بأنه أحد الملهمين الرئيسيين للثورة العربية.

وبفضل هذا الدعم البريطاني، ان يتطلب الأمر من فيصل غير عدة أسابيع لكي يسيطر على الجزء الأكبر من الحجاز ولكي يحرم الجيش العثماني في اليمن من أي اتصال مع بقية الامبراطورية، وسوف يتم إجتياز خطوة أخرى عندما يعلن حسين نفسه، في اواخر اكتوبر، «ملكاً للعرب». وصحيح أن ذلك لا يعدو أن يكون ايماءة رمزية، لأن الملك الجديد لا يسود الآن إلا على قبائل بدو الحجاز. إلا أنه يتضح منذ ذلك الحين أن ربح الرمال لن تهدأ بسرعة.

وتمشياً مع روح الاتفاق المعقود مع ماكماهون، فإن الثورة التي يقودها الشريف حسين تكتسب طابعاً عربياً جامعاً وتتعلق على نحو خاص بسوريا. فمنذ ربيع ١٩١٧، سوف تهدر قوات فيصل صوب الشمال، حيث تستولى على العقبة (٦ يوليو)، وتزعج العثمانيين بالغارات وبأعمال التخريب التي يجرى شنها على طول خط سكة الحديد الذي يربط المدن السورية بالمدينة. ونحو الفترة نفسها، تتحرك الألوية الانجليزية في مصر هي أيضاً، حيث تزحف ببطء عبر سيناء في اتجاه الأماكن المقدسة.

وفى وجه هذا الهجوم المزدوج، المستند الى دراية جيدة بالساحة والى السيطرة على طرق المواصلات، سوف تجد تركيا نفسها مضطرة الى نشر اقوى قواتها: الجيش الرابع الذى يقوده جمال باشا و ، بوجه خاص، قوة جديدة تماماً، هى جيش يلد يريم («الصاعقة»)، الموضوع تحت قيادة الچنرال قون فالكينهاين والذى يهيمن عليه ستون من الضباط الألمان. ولا طائل من وراء ذلك. فبعد الاستيلاء على غزة وعكا ويافا، سوف تقضى الأولوية الانجليزية التى يقودها



الچنرال الليبنى اعياد رأس السنة فى القدس، التى تم الاستيلاء عليها فى ٩ ديسمبر، وفى هذا الشتاء نفسه، سوف يخيم رجال فيصل من جانبهم على ضفاف البحر الميت ونهر الأردن، حيث يدمرون الأسطول التركى الصغير فى الكرك. ولا تعود دمشق جد بعيدة، وبالرغم من كل شىء، فإن الوصول اليها سوف يتطلب أيضاً نحو عشرة أشهر من العمليات العسكرية. فالعثمانيون يقاومون بشراسة.

وإذا كانوا يقاتلون بمثل هذه الشراسة، فذلك لأن الرهان كبير. فالمسألة بالنسبة لهم لا تتمثل في مجرد احباط حلم المملكة العربية الكبري الذي يراود حسيناً. إذ يتعين عليهم بوجه خاص منع دول الوفاق من تنفيذ مشاريعها الخاصة بتمزيق اوصال الامبراطورية، والواقع أن احداً في اسطنبول لا يجهل - والتوريون الروس هم الذين أذاعوا السر بعد اكتشافهم ذخيرة من الوثائق السرية في الأرشيفات القيصرية - أن الدول المتحالفة قد قسمت فيما بينها بالفعل بخفة ممتلكات السلطان الآسيوية. فالحال أن المفاوضات التي أجراها في مايو ١٩١٦ السير مارك سايكس من الجانب الانجليزي وچورج بيكو عن الجانب الفرنسي قد تجاوبت تجاوباً كبيراً - بمباركة سان بطرسبورغ فيما بعد - مع شهوات الأطراف الثلاثة المعنية: فللروس، ولايات أرضروم وترابزون وقان وبيتليس الى جانب اقاليم موش وسيرت حتى وادى دجلة؛ ولفرنسا، الساحل السورى وقيليقيا الى جانب منطقة نفوذ شاسعة تشمل بقية سوريا وشمال العراق؛ ولبريطانيا العظمي، موانيء حيفًا وعكا، وكل بلاد الرافدين الجنوبية من بغداد الى الخليج الفارسي، وأخيراً منطقة نفوذ شاسعة تمتد من فلسطين الى ايران. كما ان أتفاقاً آخر، وقع بعد ذلك بعدة أشهر في سان چان دو موريين (١٩ ابريل ١٩١٧)، ينص على حصة من الأسلاب لايطاليا: منطقة احتلال منحوتة عبر الأناضول الغربية وتستوعب عدداً من أغنى أقاليم الامبراطورية، من بينها ازمير وقونيه وأنطاليا وميرسين. وأخيراً، فمع الاتجاء الى هذه التقسيمات، لا يتخلف الحلفاء عن نثر الوعود في جميع الاتجاهات: فللعرب، الاستقلال المصحوب بوصاية أوروبية فعالة، واليهود، «وطن قومي» في فلسطين (اعلان بلفور المؤرخ في ٢ نوڤمبر ١٩١٧)، ولليونانيين، انجاز «فكرتهم العظمي»، إنشاء يونان كبرى تستوعب ثراس والولايات الايجية لآسيا الصغرى. وأمام مثل هذه الاحتمالات، كيف يمكن للامبراطورية ألا تنزعج وألا تتصدى بقوة الاستماتة؟ وفي هذه الأشهر الأخيرة للحرب، فإنها لا تقاتل ضد دول الوفاق وحدها، بل تقاتل ضد موتها هي نفسها.

لكن ضوءاً يبزغ وسط هذا الاحتضار، فالثورة التي نشبت في بتروجراد في مارس ١٩١٧ تضع روسيا خارج القدرة على مواصلة الأعمال الحربية، وعلى الجبهة الشمالية – الشرقية، لا تتأخر القوات الروسية عن الانفضاض، ومن هذه الجهة، يمكن لتركيا أخيراً ان تلتقط أنفاسها، وسوف تلتقط أنفاسها بشكل أفضل بعد ذلك بعدة أشهر، عندما يعد البلاشفة، بموجب معاهدة برست – ليتوقسك (٣ مارس ١٩١٨)، بالجلاء عن الأراضى المحتلة وبرد ولايات كارس وأردهان وباطوم التي استولى عليها القيصر في عام ١٩٨٧ إلى الامبراطورية وبنزع سيلاح جماعات المتطوعين الأرمن.

## تعبئة المؤخرة

الحرب ليست مجرد مسألة أسلحة ووقود للمدافع، فتركيا، شأنها في ذلك شأن جميع البلدان المتحاربة، يجب عليها أيضاً تعبئة قواها المعنوية والنضال على الجبهة الاقتصادية، وصوغ قوام اجتماعي قادر على التكيف مع الظروف، وتصبح اللحظة مهيأة للتدابير الاستثنائية والتجديدات الجسورة، والموقف جد ملائم للتغيرات بحيث أن حكومة اسطنبول، في خوضها للمعارك ضد دول الوفاق، تدير ظهرها في الوقت نفسه لسيرورة الخضوع للغرب والتي انجرت اليها الامبراطورية العثمانية منذ بداية القرن التاسع عشر.

ولكسب الحرب، فمن الضرورى (وإن لم يكن كافيا) الايمان بالنصر. ومنذ بداية الحرب، ينهمك دعائيو نظام الاتحاديين في الاضطلاع بعملهم، معلنين

إيمانهم بجبروت تركيا. وأحد أوائل من يصوغون النبرة هو كاتب اجتماعي اشتراكي - ديمقراطي شهير جاء من المانيا ودخل، بمباركة القبلهيلمشتراسه، في خدمة القضية العثمانية، وهو الكسندر اسرائيل هيلفاند، الأكثر شهرة تحت اسم بارقوس الأدبي. ففي كتيباته المنشورة باللغة التركية، تمكن بارقوس من أن يعلن بقوة اقناع كبيرة أن الحرب تشكل الوسيلة الوحيدة التي يملكها العثمانيون انزع نير الامبريالية الأوروبية الذي لا يحتمل وأن تركيا لن تفشل، بمساعدة المانيا، في الخروج ظافرة من الاختبار، فتستعيد في أن واحد الأراضي والثروات التي جردت منها وكل عظمتها السابقة. وعلى القور، يسخر أغلب الصحفيين والروائيين والسعراء هم أيضاً أقلامهم لخدمة الدعاية الحربية. ويبرز بينهم عدد من أفضل كتاب الفترة: ضياء جوقلب، محمد أمين، عمر سيف الدين، خالدة أديب وأخرون. ولإشعار الأدباء على نحو أفضل بدورهم كمهللين للمجهود الحربي، يصل الأمر بالحكومة الى حد تنظيم جولة لهم في ساحات المعركة، والنتيجة: سيل من القصص التي تتحدث عن البطولة ومن القصائد ذات الروح العسكرية.

وربما كان انتاج جوقلب هو الانتاج الذي يعبر بشكل أفضل عن روح الفترة. فجوقلب -- وقد أثبت ذلك بالفعل في كتاباته قبل الحرب -- يملك حس الشعار، حس الصيغة التي تنطبع في الذاكرة وتوجه الأذهان. وقصائده تشيد باحترام الهيراركية العسكرية («جندي بسيط أنا، وهو قائدي؛ أطيع كل اوامره بلا نقاش، اغمض العينين وأؤدى واجبي»)، وتعلن تفوق التركي على جميع خصومه، وتتحدث عن عبقرية من يتولون قيادة البلاد (خاصة طلعت وأنور) وتهيم بالأمة وبالدين وبالوطن. والأفكار نفسها نجدها في النصوص النثرية: فالتركي سوف يكسب الحرب لأنه ينتمي الي جنس راق، ولأن روحه تفيض بالثراء، ولأن الحق والعدل الي جانبه، ولأن حسه الأدبي يستند الى الدين الاسلامي، ولأنه يحب وطنه ولغته جانبه، ولأن حسه الأدبي يستند الى الدين الاسلامي، ولأنه يحب وطنه ولغته

أدب دعائى بسيط، يشبه الأدب الذى نجده فى جميع البلدان المنخرطة فى الحرب. لكن ذلك لا يحول دون الاعتراف بأن كتابات جوقلب، شأنها فى ذلك شأن كتابات الأدباء الآخرين الذين قبلوا المشاركة فى النضال من أجل بقاء تركيا، سوف تسهم بفعالية فى صوغ نزعة قومية صدامية أقل رهافة وإن كانت تتميز بقوة تغلغل وبدينامية جد متمشيتين مع متطلبات اللحظة.

والشيء الهام هو أنها نزعة قومية سوف تبدو ابداعية بدرجة معقولة. فمنذ الأزمنة الأولى لثورة تركيا الفتاة، اجتهد جوقلب والايديولوچيون الآخرون النظام الجديد في إرساء أسس تجديد اجتماعي وثقافي قائم على ما سوف يجرى تصويره على أنه عودة الى قيم الأسلاف: التعليم العلماني، جرعة معينة من التحرر الأنثري، اعتماد روح علمية، الانفتاح على التجديدات التقنية للعالم الحديث، درجة عالية من التهذيب المهني والعائلي والمدنى، دين مجرد من الخرافات ومفتوح على افكار التقدم، ومع دخول تركيا الحرب، فإن باب المكنات يصبح منذ ذلك الحين مفتوحاً على مصراعيه، وبحافز من المشاريع التي تصوغها انتلجنتسيا استحوذ عليها الالهام، سوف تزيد حكومة الاتحاديين المبادرات التجديدية، مستفيدة من غياب أية معارضة برلمانية ومن مناخ الاتفاق العام الذي شجعت عليه حالة الحرب لاعطاء دفعة متزايدة الجذرية – على الورق على أية حال – للاصلاحات التي جرى تحشينها.

ومن بين التدابير الأكثر اثارة والتي اتخذت في تلك الفترة، تجدر الأشارة باديء ذي بدء الى التدابير الرامية الى قدر من تحرير المرأة، وكان قد مر وقت طويل لم تعد فيه صورة المرأة المحجبة والمحبوسة في الحريم، حيث تستسلم لمشيئة رب الأسرة، غير ظاهرة غريبة فات أوانها، على الأقل فيما يتعلق بالفئات الميسورة في المجتمع. وفي كبرى مدن الامبراطورية العثمانية، كان الزي النسائي الأوروبي

قد بدأ يجد متباريات في ارتدائه منذ الثلث الأخير للقرن التاسع عشر، بل لقد ظهرت نحو عام ١٩٠٠، من جانب عدد من الكتاب، دعوات متاثرة تاثراً واضحاً بمباديء حركة تحرر المرأة. وبعد ثورة تركيا الفتاة، فإن بعض التدابير الملموسة تطوير التعليم الأولى والثانوي الموجه الى البنات، افتتاح أول ليسيه للبنات في عام ١٩١١، زيادة المدارس التمهينية – سوف تشهد على الانتباه الذي توجهه لجنة الاتحاد والترقى الى حالة المرأة. إلا انه، في عام ١٩١٤، كان مايزال هناك الكثير الذي يجب عمله.

والواقع أن التجديد الأكثر تميزاً سوف يتعلق بموضوع حساس بين الجميع، هو موضوع الطلاق، ففي هذا الموضوع، يعطى القانون الديني جميع الحقوق تقريباً الرجال ولا يعترف النساء من الناحية العملية إلا بالتزام الرضوخ. وفي عام ١٩١٦، تجارباً مع أحد المطالب التي أبرزتها مراراً النخبة ذات الميول التغريبية، وخاصة شخصيات جد شهيرة كضياء جوقلب أو الروائية خالدة أديب، سوف تصدر الحكومة قانونا يجيز للزوجة طلب الطلاق إذا ما اقترف زوجها الزنا، أو إذا ما انتهك عقد الزواج، أو أيضاً اذا ما اتخذ لنفسه زوجة أخرى دون موافقتها. وفي السنة التالية، سوف يمضى اعتماد قانون جديد للاحوال الشخصية في هذا الاتجاه نفسه. والواقع أن هذا النص، مع اتاحته مكاناً واسعاً لوصايا الاسلام واليهودية والمسيحية، سوف يصور الزواج والطلاق والعلاقات الأسرية الأخرى على انها مسائل ترجع بشكل حصرى الى السلطات المدنية وسوف يضع نهاية لسلطة الفصل التي تمارسها المحاكم الدينية في هذا المجال. وفي تواز مع هذه الترتيبات القانونية، سوف يبذل الباب العالى أيضاً اقصى جهده من أجل اتاحة التعليم للمرأة بشكل أوسع. وسنوف تشهد سنوات الحرب امتداد شبكة المدارس الموجهة الى المرأة؛ وسوف نشهد ظاهرة أكثر اثارة تتمثل في التزايد الملحوظ لعدد النساء اللواتي يثابرن إلى حد متابعة دراسات عليا. إلاً أن من الواضح انه لا يكفى افتتاح مدارس أو اصدار قوانين لإلغاء قرون من الخضوع، ولا تستطيع المرأة أن تتعلم بشكل فعلى المساواة بين الجنسين فى الصحف النسائية، على الرغم من أن هذه الصحف قد زادت جرأتها غداة الثورة. والواقع، فى هذه السنوات التى تتميز برحيل جميع الرجال القادرين على حمل السلاح الى الجبهة، أن التحرر يمر بشكل خاص عبر العمل. فقد طمست الحرب الى حد بعيد صورة المرأة المحكوم عليها بالحبس فى الحريم، واضطراراً الى مواجهة الاختزال المفاجىء لليد العاملة المذكرة، تدخل النساء جميع الساحات: فى الحقول، وفى الورش الحرفية، وفى المصانع وفى المستشفيات حيث يعملن كممرضات، وفى مكاتب البريد، وفى الادارات العامة، وفى الشوارع حيث يعملن فى الكنس أو فى اصلاح الرصيف، وفى الاسواق حيث يبعن منتجات بساتينهن أو للأشياء التى من عمل ايديهن.

وهذا المجتمع النسائى، الذى يضطر بين عشية وضحاها الى أن يحل محل مجتمع يكاد يكون رجالياً بشكل حصرى، مايزال عليه اجتياز شوط طويل حتى يصل الى تحرر حقيقى. ومهما يكن من أمر، فإن النساء قد حصلن منذ ذلك الحين، دون أن يردن ذلك (الواقع أن عدداً من المهام التى عهد بها اليهن ينبع من قانون صدر في عام ١٩١٥ يؤسس نوعاً من الخدمة الاجبارية)، على حق اقتسام موقع العمل الواحد مع الرجال (اولئك الذين لم يرحلوا الى الجبهة)، وكذلك على حق الخروج الى الشارع سافرات والانكباب على اعمالهن دون خوف من ملاحقة نظرات حراس التقاليد. ومنذ بداية الحرب، تكرس جمعيات خيرية مختلفة نفسها لمهمة واحدة تتمثل في دعوة النساء الى العمل. وحجتها بسيطة، لكنها مثيرة: فالمرأة، باسهامها بعملها في المجهود القومي، لا تؤدي فقط عملاً وطنياً، بل تكسب فياً استقلالها الاقتصادي وتتمكن، وهذا واقع اكثر أهمية، من كسب قدر من حرية الفعل والفكر.

وبينما يكسب تحرر المرأة أرضاً له بهذا الشكل شيئاً فشيئاً، تحت ضغط الأحداث، تحرز قضية عظيمة أخرى، هي قضية العلمنة، نجاحات أيضاً.

فمنذ عام ١٩١٣، أصدرت الحكومة تشريعاً جديداً يحد بشكل ملحوظ من مجال تدخل المحاكم الدينية ويضع القضاة الشرعيين والمفسرين الآخرين الشريعة تحت سيطرة سطات مدنية. وسوف يكون ذلك تدشيناً لسياسة علمنة نشيطة سوف تؤدى، في غضون سنوات قليلة، الى تبديل المشهد المؤسسي العثماني تبديلاً محسوساً. وهكذا، بوجه خاص، فإن مرسوماً صادراً في عام ١٩١٥ سوف ينص على توحيد مجمل الجهاز القضائي، بما في ذلك المحاكم الدينية، تحت سيطرة وزارة العدل وحدها. وفي الخطوة نفسها، سوف تجتهد الحكومة في «تحويل» العلماء «الى موظفين» بربطهم بالادارة المركزية وبتخصيص مرتبات لهم كما لجميع مستخدمي الدولة الآخرين. أما المدارس الدينية فسوف يجرى إلزامها بقبول وصاية وزارة التعليم، في حين أن الأوقاف الخيرية سوف يكون عليها التكيف مع إشراف متزايد من جانب وزارة المالية، وسوف يتعلق احد التدابير الأكثر اهمية بمؤسسة عتيقة من مؤسسات عصر التنظيمات، هي مجلس المشايخ (مجلس - اي مشايخ). ففي عام ١٩١٦، سوف يجري تزويد هذه المؤسسة بهيكل جديد وسوف يحدد لها الباب العالى مهمة جمع تكايا الدراويش والطرق الصوفية في البلاد تحت سيطرة شبيخ الاسلام العليا. وأخيراً، في العام نفسه، نجد أن قمة هرم المؤسسة الدينية سوف يمسها الاصلاح: ذلك أن شيخ الاسلام، الذي يجرى تجريده من جانب كبير من صلاحياته الوزارية، سوف يفقد مكانه في مجلس الوزراء وإن يكون تحت اشرافه بعد غير ادارة بسيطة، مختصة من حيث المبدأ بادارة الشئون الدينية فقط

وهي علمنة مهجنة باختصار بالمركزة وبسيطرة النولة الى حد بعيد. ولا شك أن هذه السياسة، التي تستمد الوحي من ضياء جو قلب ومن الايديولوجين الآخريين

الجنة الاتحاد والترقى، لا تهدف الى الحد من الامكانيات المتاحة أمام الاسلام التدخل فى أنشطة المجتمع المدنى بقدر ما تهدف الى جعل المؤسسات الدينية أحد سيور توصيل الارادة الحكومية. وفى ظروف الفترة،، فإن هذه الوصاية على الدين ليس فيها بالفعل مايستحق الاستغراب. فحكومة الاتحاديين بحاجة الى ان تكفل لنفسها السيطرة على القوى الدينية ليس فقط لأن الاسلام يشكل رأس حربة الدعاية ضد دول الوفاق واللحمة الأكثر فعالية للتضامن القومى، وإنما أيضاً لأنها تعطى الدين – وهو دين مجدد ومكيف مع العصر حوراً من الدرجة الأولى فى تعبئة الأذهان من أجل تجديد الاميراطورية،

وفى مجال جد مختلف، تتجاوب مع هذه السيطرة على القوى الدينية الجهود التى تضطلع بها لجنة الاتحاد والترقى من أجل ايجاد "اقتصاد قومى" (ملى اقتصاد) قادر على مواجهة المشكلات الجسيمة للانتاج والتموين والتوزيع والتى تواجهها تركيا المنخرطة فى الحرب. والحال أن الاسلام، الذى يجرى ربطه بالتراكيب المذهبية التى يصوغها الايديولوجيون القوميون، يجب أن يلعب دور الدرع المعنوى للبلاد. أما الوصفات الاقتصادية الجديدة فهى تهدف الى تأمين ركيزة مادية راسخة لها.

وعلى رأس دعاة "الاقتصاد القومى" نجد، مرة أخرى ضياء جوقلب الذى سوف يتبنى أفكاره، المأخوذة فى أغلبها عن فردريك ليست وعن مدرسة الاقتصاد السياسي الالماني، كتاب اجتماعيون عديدون، وبوجه خاص، أحد أكثر دعاة النزعة القومية التركية حماساً، هو موييز كوهين، وهو عثماني اسرائيلي العقيدة، أكثر شهرة تحت الاسم الأدبى: تيكين آلب، وحجتهم بسيطة: لكى تنعم تركيا بالعزة وبالاستقلال، يتعين عليها الاعتماد على قواها الاقتصادية الخاصة، ويجب عليها نزع نير الرأسمالية الاوروبية، وإنهاء شبه الاحتكار الذي تمتع به الأقليات في التجارة وفي الصناعة العثمانية الوليدة، وتكوين بورجوازية استثمارية قومية،

قادرة على الامساك بزمام مصير البلاد في جميع قطاعات الاقتصاد. وتتعين الاشارة الى أن الظروف تعتبر جد مؤاتية لتطبيق مثل هذه السياسة. ذلك أن إلغاء الامتيازات والأثر المباشر لدخول الحرب والذي يتمثل في وقف التبادلات التجارية مع دول الوفاق، ليس من شائهما، إذ يسمحان للانتاج القومي بالتطور في حمى من كل منافسة، إلا أن يشجعا على انطلاق طبقة من رجال الأعمال المحليين، والحاجات الضخمة التي تترتب على المشاركة في الحرب، خاصة من حيث العتاد العسكري والسلاح، وكذلك في سلسلة كاملة من المجالات الأخرى (النقل، التموين، لانتاج المنجمي، الخ)، من شائها هي أيضاً حفز تكوين رأسمالية ذات طابع قومي.

ولكن كيف يمكن تكوين بورجوازية تركية من عناصر شتى، في سياق اقتصادى يتميز حتى ذلك الحين بهيمنة عناصر من الأقليات؟ إن رد ايديولوچيي لجنة الاتحاد والترقى رد بسيط. أن تمسك الدولة نفسها بزمام الأمور، وأن تسهم عن طريق تدابير خاصة في انشاء مشاريعقومية، وان تساعد رجال الأعمال المسلمين على تكوين الثروات وعلى استثمار رساميلهم في الانشطة المربحة.

والواقع أن هذا هو ماسوف تعمل الحكومة على تحقيقه. فبين عامى ١٩١٤ والمرام، سوف تتوالى التدابير الرامية الى ايجاد مسار لاقتصاد قومى بإيقاع سريع: اقرار تعريفات جمركية جديدة تهدف الى حماية الانتاج الداخلى والسوق الداخلية من مزاحمة السلع المستوردة، إعادة تنظيم البنك الزراعى، انشاء جهاز مالى، هو بنك الاعتماد الوطنى (اعتبار اى ملى بنكاس)، تتمثل مهمته فى تدبير الرساميل الضرورية للمشاريع التجارية والصناعية، إدخال تعديل جوهرى على قانون صادر في عام ١٩٠٩ بشأن "تشجيع الصناعة" يمنح مزايا متنوعة—خاصة منح مساحات مجانية مأخوذة من الأراضى العامة—الشركات التى تبدى ملحماً يتمشى مع المصالح القومية، انشاء شبكة من التعاونيات الانتاجية والاستهلاكية والاستهلاكية، تكوين لجان تموين، عبر مختلف أرجاء البلاد، تتمثل مهمتها فى تنظيم والائتمانية، تكوين لجان تموين، عبر مختلف أرجاء البلاد، تتمثل مهمتها فى تنظيم

ومراقبة نقل وتوزيع المنتجات الأساسية الضرورية (الدقيق، السكر، البترول، الخ)، إصدار قانون يحظر استخدام لغة أخرى غير التركية في مراسلات الشركات، زيادة المنشئات المدرسية الوجهة الى التعليم الفنى.

فما هي النتيجة؟ لقد تم إنشاء أكثر من مائة شركة قومية بين عامي ١٩١٤ و١٩١٨، في قطاعات جد متباينة، كالبنوك، والنقل، وتوزيع المنتجات الزراعية، والمناجم، والانشاءات، واستثمار الغابات، أو انتاج الورق أو تجارة التجزئة. وحدث انطلاق غير مسبوق للقطاع الحرفي، الذي حرر مؤقتاً من مزاحمة السلع المستوردة. وانبثقت، في الأرياف الأناضولية، فئة من ملاك الأراضي ومن التجار الذين أثرتهم تجارة الحبوب ومواد غذائية أساسية أخرى. وظهرت ثروات ضخمة ترتبت على المضاربة واختلاس المال العام والسوق السوداء. فشائنها في ذلك شائن جميع البلدان المتحاربة، كان لتركيا اغنياء حربها، الذين جاءت غالبيتهم من بين صفوف المشمولين بحماية لجنة الاتحاد والترقى، الموزع الوحيد التعاقدات مع الجيش والخدمات العامة، والوسيط المحتوم في جميع المعاملات المتصلة بالتموين. إلا أنه إذا كان البعض يتمكنون من الاستفادة من الحرب، فإن الأخرين-الغالبية العظمى اليس لهم الحق إلا في تحمل الصعوبات والعذابات التي تجرها الحرب في أذيالها: المجاعات، الجرايات، فرض ضرائب متزايدة على بعض المنتجات، إرتفاع اسعار التجزئة مع معدل تضخم سنوى يتجاوز نسبة ال٣٠٠٪. وفي مدينة كبرى كأسطنبول يتعايش أسلوبان الحياة متعارضان تعارضاً صارخاً. فمن جهة، ثراء يتطاول بلا حياء ، ومحدث نعمة يغرقون في أللهو والسكر والفجور. ومن جهة اخرى، شقاء صارخ في كل مكان، وموظفون أنزلت السوق السوداء والتضخم قدرتهم الشرائية الى أسفل سافلين، وشعب بائس بأكمله يرزح تحت نير الفاقة والتسول.

ومن الواضح أن نجاح حفنات قليلة من الأفراد في استغلال الظروف أحسن استغلال لا يعنى أن تركيا قد نجحت، في غضون سنوات قليلة، في تكوين

"اقتصاد قومى" حقيقى، فالحرب لم تسمح إلا بإيجاد اقتصاد احلال، اوجدته الضرورات الاستثنائية وقادر تماماً على التهرب من تلبية الحاجات الأكثر الحاحاً إلا أن من المستحيل اعتبار هذه التجرية تجرية فاشلة، فالأتراك، بمحاولتهم بناء هياكل مالية وتجارية وصناعية بشكل عشوائى، قد فازوا على جبهة واحدة على الأقل: جبهة تعلم الاستقلال.

## نهاية عالم (١٩١٨-١٩٢٣)

بالنسبة للامبراطورية العثمانية، يبدأ الفصل الأخير للحرب بداية طيبة. ففى الجنوب، في بلاد الرافدين وفي سوريا، حتى وإن كانت قوات العدو لا تكف عن التقدم، تبدى الجيوش التركية مقاومة بل ويمكنها أن تأمل، إن لم يكن في قلب الوضع على الجبهات ففي تحقيق الاستقرار عليها على الأقل. وفي الشمال، يؤدي تفرق شمل القوات الروسية اثر الانقلابات السياسية لعام ١٩١٧ الى اتاحة آفاق جديدة تماماً: استرداد الأراضى التي ضاعت منذ عام ١٩٨٧، بل واحتمال استرداد "جميع الاراضى التركية" التي التهمتها الامبراطورية القيصرية على مر العصور. ويهتف جنود أنور ياشا: "هبوا! طوران في انتظارنا. من القاهرة الى باطوم، من الهند الى افغانستان، الكل في انتظارنا". فلم يعد أفق تركيا هو ذرى القوقاز. فمنذ ذلك الحين، يزوغ بصرها في ارجاء ماوراء بحر قزوين المترامية الاطراف.

وتؤدى معاهدة بريست-ليتوفيسك، التى توقع بعد مفاوضات طويلة، الى إنهاء الخلاف الروسى-العثمانى بتلبية أحد مطالب الأتراك الأساسية: العودة الى حدود ماقبل عام ١٨٧٦، لكن المعاهدات تبرم لكى تنتهك. فمادام الطريق مفتوحاً الآن فى القوقاز ، فلماذا لا تمضى القوات العثمانية إلى باكو أو حتى الى ماهو أبعد منها؟ لماذا لا تضم تركيا فى أحضانها السكان المسلمين فى الامبراطورية الروسية

السابقة التى مزق اوصالها الغليان الثورى؟ إن حكومة اسطنبول تصبح أكثر ميلاً الى دفع قواتها صوب فتوحات جديدة بقدر ماأن الألمان، الراغبين فى السيطرة على حقول نفط باكو وعلى الثروات المنجمية الأخرى عبر القوقاز، قد سمحوا لأنور باشا بأن يتصور أنهم لن يعترضوا على تغلغل عثمانى فى الاقليم.

على أن تركيا، لكى يتسنى لها تحقيق مشاريعها، يتعين عليها كسر مقاومة 
چيورچيا وأرمينيا، المتحدتين منذ وقت قصير (ديسمبر ١٩١٧)، مع آزيربيجان، فى 
جمهورية عبر القوقاز. ويعنى ذلك أولاً، بالاستناد الى عمليات عسكرية، الحصول 
من الجمهورية الوليدة للتو على الاعتراف بمعاهدة بريست-ليتوفسك، خاصة فيما 
يتعلق برد الأراضى الذى تنص عليه هذه المعاهدة. وفى مرحلة ثانية، اعتماداً على 
النجاحات التى أحرزها جيشه، يقدم الباب العالى مطالب جديدة: اختزال القوات 
عبر القوقازية بدرجة هامة، حرية مرور التجار العثمانيين عبر أراضى الجمهورية، 
وبوجه خاص، التخلى عن اليكسندروبول وايكميازين وعدد من المناطق الجيورجية. 
والواقع أن فشل المفاوضات التى جرت فى هذا الصدد فى باطوم، فى مايو 
والواقع أن فشل المفاوضات التى جرت فى هذا الصدد فى باطوم، فى مايو 
العسكرى وللهجوم على أرمينيا الروسية، العقبة الاخيرة فى وجه الوصول الى 
أذيربيجان المسلمة.

ونحو اواخر الربيع، بعد ثلاثة أشهر بالكاد من بريست-ليتوفيسك، تصل الألوية التركية الى حد الاستعداد للاندفاع صوب بحر قزوين. لكن أنور باشا يضطر الآن الى أن يأخذ فى حسبانه اعتراضاً من جانب المانيا التى ترى فى الهيمنة العثمانية على القوقاز خطراً على أهدافها الاقتصادية والسياسية الخاصة فى الاقليم. وقد بدأ قيصر (ألمانيا) بالمطالبة بوقف للعمليات العسكرية متذرعاً بالضرورة الملحة المتمثلة فى توجيه الحد الاقصى من المجهود ضد التقدم البريطانى فى العراق وفى فلسطين. ونحو الفترة نفسها، سوف يتبين أيضاً أن

ألمانيا قد قررت أن تأخذ تحت حمايتها دولة جيورجيا الجديدة، المنبثقة من التفكك الحتمى الجمهورية عبر القوقازية (٢٦ مايو ١٩١٨). وبعد ذلك بوقت قصير ، فإن باب آزربيجان هو الذي سوف يوصد في وجه الامبراطورية العثمانية، وذلك إثر اتفاق الماني سوفيتي يكفل ضماناً ألمانياً ضد تدخل تركى محتمل، وذلك في مقابل شحنات بترولية بوجه خاص (٢٧ أغسطس).

على ان الأتراك ان يكبحوا جماح أنفسهم لمدة جد طويلة. فوصول قوة بريطانية تحت قيادة الجنرال ل.س. دونسترڤيل الى باكو، خلال شهر أغسطس، سوف يرغم القادة الألمان على اعطاء حليفتهم الضوء الأخضر الذى تتحرق اليه. ومنذ بداية سبتمبر، سوف نجد ان جيشاً يحمل اسم "جيش الاسلام" تحت قيادة نورى باشا، شقيق أنور، سوف يستولى على ديربينت، مفتاح المواصلات بين ازيربيجان والشمال. وفي هذه الخطوة نفسها، تتوجه ألوية عثمانية صوب داغستان وتستعد بالفعل لفتوحات أبعد بكثير.

وفى ١٦ سبتمبر، سوف يتلقى الباب العالى برقية انتصار: لقد تم الاستيلاء على باكو، ورحل دونسترڤيل بسلاحه وعتاده، وسوف تظهر الى الوجود قريباً جمهورية ازيربيجانية تحت الحماية العثمانية! وفى اسطنبول، تسود النشوة. وان يتطلب الأمر غير أيام قليلة حتى يعد طلعت باشا، الصدر الأعظم، مع الألمان، مشروعاً ضخماً لتمزيق آسيا الروسية: اقتسام الموارد الاقتصادية للقوقاز فى مقابل تنازلات قليلة السوفييت، توطيد جمهورية القرم التتارية، انشاء دول مستقلة فى القوقاز الشمالية وفى تركستان، تحديد مناطق نفوذ.

خيالات ضخمة، على أن الرجوع الى الواقع لن يكون إلا أكثر فداحة، لأنه، فى بداية خريف ١٩١٨ هذه، كيف يمكن تجنب الاعتراف بالواقع: إن دول وسط أوروبا وحلفائها بسبيلها الى خسارة الحرب، فعلى الجبهة الغربية، تتوصل الفرق الفرنسية والأمريكية، المدعومة بألوية بريطانية وبلجيكية قوية، الى تحطيم الدفاعات

الالمانية، وفي فلسطين، في هجوم مفاجئ، تتوصل قوات الجنرال اللينبي الى الابادة شبه التامة لمجموعة قوات يلديريم و، بمساعدة القوميين العرب، تستولى على دمشق (أول أكتربر) وحلب وحمص، بينما ينزل الفرنسيون الى بيروت (٦ اكتوبر)، وفي العراق، تهدر الألوية الانجليزية في اتجاه الموصل، وفي البلقان، أخيراً، يتوصل جيش سالونيك تحت قيادة الجنرال فرانشيه ديسبيرى الى سحق مقاومة القوات البلغارية،مرغماً حكومة صوفيا على الاسراع بتقديم طلب هدنة (٢٦ سبتمبر).

وهذا الحدث الأخير بوجه خاص هو الذى سوف يدفع الباب العالى الى إدراك خطورة الموقف. فطالما كانت العمليات العسكرية تدور فى الولايات الهامشية للامبراطورية، كان الأمل فى مناورة ناجحة على ساحة الحرب كافياً لتغذية تفاؤل القادة العثمانيين، إلا أنه مع سقوط بلغاريا، فإن الخطر يبدو فجأة قريباً بشكل مخيف، والواقع أن العدو يمكنه منذ ذلك الحين التغلغل بحرية في ثراس الشرقية والزحف حتى ابواب اسطنبول، وما يتعرض للتهديد ليس بعد أرضاً بعيدة ما، بل هو قلب الامبراطورية نفسه.

انقلاب فريد للامور. فبعد ثلاثة أيام من الاستسلام البلغارى، انكب طلعت باشا، خلال زيارته الى برلين، مع محادثيه الألمان، على تسوية مصير الممتلكات الاسلامية للامبراطورية الروسية السابقة. وفي بداية اكتوبر، لا تفكر الحكومة العثمانية بعد إلا في اقتفاء اثر بلغاريا وفي التوصل هي أيضاً الى وقف للاعمال الحربية.

ولتسهيل المحادثات، تتجه وزارة طلعت باشا، منذ اليوم الثامن من الشهر، الى تقديم استقالتها الى السلطان محمد (السادس) وحيد الدين، الخليفة السيئ الحظ لحمد (الخامس) رشاد، الذى كان قد مات قبل ذلك بعدة أشهر، وسوف يتطلب الأمر وقتاً معيناً للعثور على صدر أعظم جديد، حيث أن أياً من الشخصيات التى

جرى الاتصال بها لا يريد أن يتحمل مسئولية هدنة تبدو في التو والحال كارثية بالنسبة لتركيا. لكن ذلك يتم في الكوبر. ذلك أن قائداً سابقاً للجيوش العثمانية في الشرق، هو أحمد عزت باشا، ينتهى الى قبول الصدارة العظمى ويسارع، على أمل أن المفاوضات السريعة مع الحلفاء سوف تكفل لبلاده الفوز بترفقهم، الى تكليف الجنرال الانجليزى تاو نشند—الذى أسره الأتراك في كرت العماره في عام المبيف الجنرال الانجليزى تاو نشند—الذى أسره الأتراك في كرت العماره في عام المبيطاني في بحر ايجه، مقترحات الحكومة العثمانية. لكن الانجليز، من جهتهم، البريطاني في بحر ايجه، مقترحات الحكومة العثمانية. لكن الانجليز، من جهتهم، تعزيز مواقعهم في العراق وفي سوريا، وهم يتطلعون بشكل أخص الى آبار بترول الموصل، في شمال بلاد الرافدين، والتي لا يبعدون عنها كثيراً. والحال أن الموضات الهدنة لن تبدأ الا في ٢٧ اكتربر، أي بعد أكثر من ثلاثة أسابيع من العروض التركية الأولى. وسوف تدور (المفاوضات) على متن البارجة البريطانية سوييرب، الراسية في خليج مودروس.

وسوف تستمر المساومات لمدة أربعة أيام، دون أن يتسنى الوفد العثمانى، الذى يرأسه حسين رعوف باشا، وزير البحرية، التوصل الى تخفيف تشدد الحلفاء. إذ كيف يمكن لهؤلاء، وقد أسكرهم الانتصار، أن يتخلوا عن جميع مشاريعهم، المبلورة بشكل جد تفصيلى، فى الهيمنة على أراضى السلطان؟ والواقع أن اتفاق مودروس، الموقع فى ٣٠ اكتوبر ١٩١٨، يتضمن بنوداً شديدة القسوة. فالاتفاق يفرض بشكل خاص تسريح الجيش التركى، واحتجاز جميع السفن الحربية، واستسلام الحاميات العثمانية فى سوريا وفى طرابلس الغرب وفى بلاد الرافدين، والجلاء عن الأراضى عبر القوقازية (باستثناء الجزء الجنوبي-الغربى الذى يبقى والجلاء عن الأراضى عبر القوقازية (باستثناء الجزء الجنوبي-الغربى الذى يبقى الأول على أن الملاحة في الدردنيل وفى البسفور سوف تكون حرة ويعترف للحلفاء بحق الاحتفاظ بقوات فى منطقة المضائق. كما يمكن لقوات دول الوفاق أن تحتل،

عند الحاجة، الولايات التى يسكنها الأرمن فى الاناضول الشرقية، وعلاوة على ذلك، فإن الاتفاق يجيز لها السيطرة على ممرات طوروس والاستيلاء على منشئات الموانئ وحرية استخدام السكك الحديدية والسفن التجارية العثمانية، ويتعين على الحكومة التركية تزويد حاميات الحلفاء مجاناً بالفحم وبالمواد الغذائية وعموماً، بجميع المنتجات التى تطلبها. وبموجب البند لسابع، تحتفظ دول الوفاق لنفسها بالحق فى احتلال بعض النقاط الاستراتيجية التى تختارها، وهذا البند مزعج بشكل خاص. فلما كان غامضاً بشكل متعمد، فإنه يترك المجال مفتوحاً أمام كل التعديات. وهو يكفى، بمفرده، لإضفاء طابع استسلام غير مشروط على الهدنة.

### الغرق:

لم تخسر الامبراطورية العثمانية الحرب وحدها، فبإرغامها على الخضوع لاحتلال من جانب الطفاء، كفت في واقع الامر عن الوجود، حتى وإن كانت خرافة دولة مستقلة قد بقيت، على الورق، والكارثة جد شديدة بحيث أن المسئولين الرئيسيين عن اشتراك تركيا في الحرب العالمية، طلعت، جمال، أنور، وعدداً من الاخرين—سوف يقررون البحث عن ملاذ في الخارج، سعياً الى الافلات من عقاب الشعب، وفي ليلة١-٢ نوفمبر، سوف يستقلون سفينة ألمانية في طريقها الي أوديسا، ومن هناك، سوف يذهبون الي براين، علي أمل أن يواصلوا من هناك النضال من أجل انقاذ تركيا.

والحال أن هرب القادة الرئيسيين للجنة الاتحاد والترقى يدق ناقوس موت هذا الحزب. فالرأى العام، المذعور من هول الطوفان، لا يتأخر عن المطالبة بانزال العقاب بالاتحاديين. ويتعرض هؤلاء الأخيرون للاتهام بالمسئولية عن جميع مأسى الحرب: موت مئات الآلاف من الجنود في ساحات المعركة، المذابح التي سقط ضحية لها السكان المدنيون وخاصة الشعب الارمني، الأبئة الفتاكة، الاختلاسات

التى ارتكبها المسئولون عن التموين، المجاعات، السوق السوداء، البؤس. وفي مثل هذا المناخ، لا يبقى للجنة الاتحاد والترقى غير مخرج وحيد: الرجوع الى الظل، السعى الى أن يشملها النسيان. والواقع أن أولئك الذين لم يقتفوا اثر الثلاثى الحاكم في هربه، إذ يجتمعون في مؤتمر استثنائي، سوف يقررون، في الايام الأولى من نوفمبر، حل منظمتهم، بما يترك الساحة خالية أمام المنافس القديم للجنة الاتحاد والترقى، الائتلاف الليبرالي، الذي يبدأ قادته في الاستيلاء على المواقع الشاغرة.

وفى اللحظة التى يتظاهر فيها الاتحاديون بهذا الشكل بمغادرة المسرح السياسى-الواقع انهم جد عازمين على مواصلة عملهم فى الكواليس-فإن احتلال تركيا الذى نصت عليه هدنة مودروس يأخذ مجراه بالفعل. فمنذ الأول من نوفمبر، نجد أن الجنرال مارشال، قائد القوات البريطانية فى بلاد الرافدين، يطلب الى الأتراك سحب القوات المكلفة بالدفاع عن الموصل. وفي تلك الأيام نفسها، يحتل جنود الجنرال الليبنى الاسكندرونة، وتبدأ كتائب فرنسية قادمة من اليونان فى المرابطة في ثراس الشرقية ويعبر اسطول الأميرال كالثورب الدردنيل. ويبدى الحلفاء اصراراً على التحرك بسرعة: فبعد اقل من خمسة عشر يوماً من الوقف الرسمى للأعمال الحربية، ترسو السفن الحربية لدول الوفاق أمام اسطنبول وتسيطر القوات التى تنزل الى المدينة عليها (١٣ نوفمبر). وليس ذلك سوى بداية.

وعلى مر أسابيع، أن يكون من شأن الخناق إلا أن يضيق أكثر فأكثر، في قتل بلا هوادة. ففي ديسمبر ١٩١٨، نجد أن الفرنسيين، تمشياً مع المعاهدات السرية التي عقدها الحلفاء خلال الحرب، سوف يستولون على قيليقيا. وفي مستهل عام ١٩١٩، سوف يستولى اليونانيون على نقاط استراتيجية مختلفة في ثراس الشرقية. ونحو الفترة نفسها، سوف تبدأ كتائب دول الوفاق أيضاً في تمشيط ساحل البحر الاسود ووسط الاناضول. وفي مارس، سوف يستولى الايطاليون علي ولاية أنطاليا، احدى المناطق التي وعدهم بها اتفاق سان-جان-دو-موريين.

وفي تلك الاثناء، في ٨ فبراير ١٩١٩، كان الجنرال فرانشيه ديسبيرى قد دخل على رأس قواته دخول الظافرين الى اسطنبول. ووسط ترحيب المسيحيين، اجتاز المدينة على ظهر جواد ابيض، مثلما كان محمد (الثانى) الفاتح قد فعل، قبل ذلك بنحو خمسمائة سنة، بعد قضائه على الامبراطورية الرومانية الشرقية. فهل نحن أمام عودة الي بيزنطة؟ وهل أدت المسيرة الظافرة الى محو خمسة قرون من التاريخ؟ إن مختلف الأقليات في الامبراطورية، إعتماداً على الوعود التي قدمت اليها، تستعد على اية حال لتقسيم عظيم تفكر فيه الدول منذ نحو نصف قرن. والحدود مرسومة كلها بالفعل في الأذهان. يونان كبرى تستوعب ثراس الشرقية واسطنبول والأناضول الغربية، جمهورية بحر اسود تتآلف من شريط ساحلى كبير واسطنبول والأناضول الغربية، جمهورية بحر اسود تتآلف من شريط ساحلى كبير مأهول بمسيحيي البحر الاسود، دولة أرمنية يود البعض لها أن تمتد من تريبيزوند الى البحر المتوسط، كردستان ذات حكم ذاتي منتشرة في قلب آسيا الصغرى، بين جبال طوروس وزاجروس، اشور مسيحية تشمل ولايات الموصل وخربوط ودياربكر وأورفا، وطن قومي يهودي في فلسطين، أراضي عربية موضوعة تحت حماية الطفاء الغيورة..

فماذا عن تركيا؟ في باريس، حيث ينعقد مؤتمر الصلح، منذ بداية عام ١٩١٩، يجيد ممثلو الدول العظمى رسم واعادة رسم خريطة الشرق، تبعاً للمطالب التي تقدمها اليهم مختلف الوفود المتحدثة باسم الشعوب الخاضعة للسلطان، والنتيجة دائماً واحدة: ان تركيا يجب أن تكتفى بالولايات الأناضولية غير المسلمة الى الأرمن أو الى اليونانيين وأن تتعايش مع مناطق النفوذ التي يشتهى الانجليز والفرنسيون والايطاليون الاستحواذ عليها.

ومن الواضح أن الاتراك لا يمكنهم النظر الى هذه المشاريع بعين الرضا. ولكن ماالعمل؟ إن محمد (السادس) وحيد الدين وحكومته - سوف يتولى رئاسة هذه الاخيرة منذ مارس ١٩١٩ فريد باشا داماد، أحد القادة الرئيسيين للائتلاف

الليبرالى - سوف يختاران التهاون وسوف يتهاون أيضاً جزء كبير من الرأى العام، فالأتراك، الذين أنهكتهم الحروب المتتالية التى أضطرت الامبراطورية الى مواجهتها منذ بداية القرن، لا يتطلعون منذ ذلك الحين إلا الى السلم، بل إن البعض كانوا مستعدين لدفع ثمن جد غال لهذا السلم، إذ يلعب البعض بورقة الحماية الانجيليزية، وينشط بعض آخر من أجل انتداب أمريكي، ويقترح بعض ثالث الاتجاد الى فرنسا أو الى ليطاليا، ومما لا جدال فيه أن الانهزامية والفتور بكسيان قوة،

لكن المقاومة تنظم نفسها شيئاً فشيئاً، بالرغم من كل شئ. ففى اسطنبول والمدن الرئيسية فى البلاد تأخذ الجمعيات الوطنية فى الانتشار. وهى تناضل عن طريق الكراسات والمنشورات والبرقيات. وفى المناطق المحتلة أو المهددة بالاحتلال، يجرى النضال بالسلاح أيضاً. وفى قيلقيا وفى الأناضول الغربية وعلى ساحل البحر الاسود، تتزايد أعداد جماعات المقاتلين غير النظاميين بشكل مطرد وتتزايد جسارتها بشكل مطرد. وفى مايو ١٩١٩ يقرر المجلس الأعلى لدول الوفاق، والذى يضم لويد جورج وكليمنصو والرئيس الامريكى ويلسون، السماح لليونانيين باحتلال سميرن والمنطقة المحيطة بها. لكن الانزال الهيلينى (١٥ مايو)، الذى اعتبره الرأى العام صفعة لتركيا، سوف يستثير غضباً عارماً فى مختلف الجماعات التى تتشكل للدفاع عن الوطن التركى.

ولكن كيف يمكن اضفاء زخم واتساع حركة حقيقية للمقاومة الوطنية على هذه المبادرات المبعثرة؟ حتى يتسنى لهذا السؤال أن يجد اجابة، كان لابد لرجل غير عادى أن يصادف قدره.

## من ثورة الى اخرى:

قى التاسع عشر من مايو ١٩١٩، نزلت في سامسون. واليكم ما كان عليه المم العام للوضع أنذاك:

'إن مجموعة الدول التي كانت الامبراطورية العثمانية جزءاً منها كانت قد هزمت في الحرب العالمية. وكان الجيش العثماني قد تحول الى اشلاء في كل مكان. وقد جرى توقيع هدنة ذات شروط قاسية. وكانت السنوات الطويلة للحرب الكبرى قد أدت الى إنهاك الأمة والى إفقارها. وأولئك الذين جروا الشعب الى الحرب العالمية، والذين لا يهتمون الا بخلاصهم الشخصى، يهربون من الميدان الحرب العالمية، والذين لا يهتمون الا بخلاصهم الشخصى، يهربون من الميدان في اسطنبول. وولاية أضنه محتلة من جانب الفرنسيين، واورفا وماراشي وعينتاب محتلة من جانب الأنجليز. أما في انطاليا وفي قونيه، فقد كانت هناك قوات اليطالية. وكان الضباط والموظفون الأجانب، وكذلك عملاؤهم، يقومون بنشاطهم في كل مكان. وأخيراً، في الخامس عشر من مايو ١٩٩٩، أي قبل خمسة أيام من التاريخ الذي اخترناه كمدخل لهذا التقرير، ينزل الجيش الهيليني في أزمير، بموافقة دول الوفاق. وعلاوة على ذلك، ففي جميع أرجاء البلاد، كانت العناصر المسيحية تعمل علناً أو سراً من أجل مصلحتها الخاصة ،معجلة بذلك بانهيار الدولة".

بهذه السطور يبدأ الخطاب الكبير الذى ألقاه مصطفى كمال فى عام ١٩٢٧ أمام المؤتمر الأول لحزب الشعب الجمهورى. وهو خطاب - نهر استمرت تلاوته ستة أيام وأعتبره مؤسس الجمهورية التركية نوعاً من تقرير شامل يتتبع تاريخ أربع سنوات حاسمة،١٩٢٩-١٩٢٣، انهمكت الثورة الاناضولية خلالها فى إرساء أسس تركيا الحديثة.

وعندما ينزل مصطفى كمال الى سامسون، وهو فى التاسعة والثلاثين من عمره، كان قد قطع مشوار ضابط رائع. فلما كان قد تخرج من المدرسة الحربية في اسطنبول برتبة يوزباشى أركان حرب (١٩٠٤)، لم يكن أمامه غير سنوات قليلة لكى يرتقى جميع المذابح المؤدية الى رتبة قائد لواء (١٩١٦). وفى تلك الأثناء،

شارك في جميع الحروب التي انخرطت فيها الامبراطورية العثمانية. فخلال الحرب الإيطالية—التركية في عام ١٩١١، حارب في طرابلس الغرب. وفي عام ١٩١١، في ذروة الحريق البلقائي، تولى قيادة فرقة مشاة في شبه جزيرة غاليبولي. وفي بداية الحرب الكبري، يبرز بقدراته الرائعة كقائد للجنود في الدفاع عن الدردنيل، وفي اثر ذلك، يجري ارساله الي جبهة القوقاز لمحاربة الروس. وهناك يحصل على رتبته كجنرال. وبعد ذلك بوقت قصير، حيث يوضع رهن اشارة الجنرال فون فالكينهاين، قائد مجموعة جيوش يلديريم، يلعب دوراً هاماً على رأس الجيش السابع في الدفاع عن فلسطين وعن سوريا.

وفي هذا اليوم التاسع عشر من مايو ١٩١٩، ماالذي جاء إذا بهذا الضابط الرائع الى سامسون ؟ إن مصطفى كمال، الذي عين مفتشاً للجيش الثالث وجرى تخويله سلطات واسعة، قد كلف من جانب محمد السادس باستعادة النظام في الأناضول حيث انتهى غضب الأنفس تجاه الأحتلال من جانب الطفاء الى اتخاذ مقاييس مزعجة. لكن رسول السلطان كما سوف يكتب فيما بعد في خطابه الشهير يحمل في الواقع في وجدانه "سراً قومياً". فهو لا ينزل على الأرض الأناضولية من اجل احتواء غضب العناصر المعادية لدول الوفاق. على العكس تماماً، فهدفه، الذي ان يتأخر في الكشف عنه، هو رد الثقة الى الجيش العثماني، الذي أصابته الهزيمة بالتفسخ العميق، وكذلك السعى الى اعادة تجميع كل حركات المقاومة تحت سلطة موحدة. والخصم الذي يجب محاربته ليس هو المحتل الأجنبي وحده، فسوف يكتب مصطفى كمال فيما بعد: "لابد، مهما كان الثمن، من الثورة على الحكومة العثمانية، على السلطان، على خليفة كل المسلمين، وحث الجيش والأمة كلها على الثورة". فهل كان يفكر أنذاك بالفعل في انشاء جمهورية تقدمية وعلمانية؟ أياً كان الأمر، فإن هذا ماسوف يسعى الى توضيحه: "بقدر ما أن النضال القومي قد تطور في اتجاه الغاية الوحيدة المتمثلة في تخليص البلاد من الغزو الأجنبي وبقدر ماأن هذا النضال قد كلل بالنجاح، فقد كان من الطبيعي أن يؤدي الى التحريك التدريجي لجميع مبادئ وجميع قوى حكم مستند الى السيادة القومية".

ومنذ وصوله الى الأناضول، ينهمك مصطفى كمال، المناور البارع، فى البحث عن مساندة من جانب عدد معين من القادة العسكريين. وسرعان ما تنحاز الى صفه شخصيات بارزة،خاصة الجنرال كاظم قره بكير، وحسين روف بك، وزير البحرية السابق. كما انه يحرص على إحاطة نفسه بعدد من رجال الدين ويجتهد فى كسب ثقة الزعماء الأكراد الثائرين فى شرقى الأناضول. وإذ يستخدم بشكل واسع التلغراف الذى تتيح له وظائفه الرسمية حرية الوصول اليه، فإنه لن يحتاج إلا الى أسابيع قليلة لكى يحشد حوله جانباً كبيراً من القرى القومية. ومنذ ٢٢ يونير ١٩١٩، سوف يتمكن، عبر منشور مؤرخ فى أماسيا وموجه الى جميع المنظمات الوطنية فى تركيا، من اعلان أن الأمة فى خطر ومن الاعلان عن عقد مؤتمر وطنى مكلف بإيجاد علاج للوضع الحزن الذى تجد فيه البلاد نفسها.

ومن الواضح أن من يهيمنون على اسطنبول ينتابهم الذعر. وتبدو الحركة التي يقودها مصطفى كمال أكثر ازعاجاً بقدر ما ان الثوار لا يوجدون فى الأقاليم وحدها. فهم يخترقون أيضاً الدوائر السياسية والخدمات الادارية فى العاصمة. وفى وزارة الحربية بوجه خاص، يذعن فى التو والحال جزء كبير من الأفراد لما سوف يتخذ شيئاً فشيئاً ملمح مشروع ثورى. وأمام تصاعد الخطر، سوف ينتهى الباب العالى الى توجيه أمر نهائى الى مفتش الجيش الثالث: "إن صاحب الجلالة يأمركم بالعودة فوراً الى اسطنبول" أما الرد على هذا الأمر التهديدى فهو لا يتألف إلا من كلمات قليلة: "سأبقى فى الأناضول الى أن تسترد الأمة استقلالها التام" (٨ يوليو ١٩١٩).

ولا يكتفى مصطفى كمال برفض الإذعان لتوجيهات حكومة اسطنبول. ففى الوثبة نفسها، يقرر أيضاً تقديم استقالته ليس فقط من وظائفه كمفتش، وإنما أيضاً من الجيش، ومنذ ذلك الحين، وقد تخلص من العبوديات الكامنة في منصبه الرسمي، فإنه يتمتع بحرية حركة أوسع، حتى وإن كان يغامر بخسارة الهيبة المرتبطة بارتداء البزة العسكرية.

والآن وقد قطع روابطه بالسلطة المركزية، فإن بوسعه المجازفة بشن معركته السياسية الكبرى الأولى، فنحو أواخر شهر يوليو ١٩١٩، سوف ينظم فى أرضروم مؤتمراً سوف يشارك فيه أربعة وخمسون مندوباً قادمين من ولايات تركيا الشرقية. معركة أولى، انتصار أول، فبعد أربعة عشر يوماً من المناقشات الهادرة، التى لن يتوقف خلالها عن المطالبة بـ"انشاء جمعية وطنية مستندة الى ارادة الشعب وتأليف حكومة تستمد قوتها من هذه الإرادة نفسها"، سوف يعتمد المندوبون مشروع قرار يتمشى بشكل كامل مع رغباته: "الوطن واحد ولا يقبل التجزئة، إن ولايات الشرق سوف تتصدى باتفاق مشترك لأى احتلال أن تدخل أجنبى. وإذا ما ظهر عجز حكومة السلطان عن حماية استقلال الأمة ووحدة أراضى الوطن، فسوف يجرى تشكيل حكومة مؤقتة لتسيير شئون الدولة".

والحال أن موتمراً ثانياً، يجمع هذه المرة ممثلين ليس بعد لولايات الشرق وحدها وإنما ايضاً للبلاد بأسرها، سوف ينعقد بعد ذلك بشهر في سيواس (٤-١١ سبتمبر ١٩٠٩)، وسوف تصدق الشخصيات المتواجدة فيه بأغلبية قوية على القرارات المعتمدة قبل ذلك بعدة اسابيع في أرضروم، مع تشديد الانتقادات الموجهة في النصوص الى السياسة التي ينتهجها السلطان وحكومته. والواقع أن عدد هؤلاء الرجال الذين يبتون بهذا الشكل في مستقبل تركيا لا يزيد عن أربعين، لكن ذلك ليست له اهمية تذكر. فهم يمثلون، في نظر كمال، مجمل الأمة ومباركتهم تضفي على رسالته طابعاً مقدساً.

وفى اسطنبول، تتذبذب الحكومة بين الذهول والذعر. ألا تجازف حركة المقاومة التي تتطور فى الأقاليم بالتعجيل بتفكك البلاد؟ إن الباب العالى سوف يحاول الحاق الهزيمة بالحركة الكمالية بتصويرها أمام الرأى العام فى صورة حثالة من الاتحاديين المتعطشين الى الدمار والى النهب، وسرعان ماسوف تردد هذه الإفتراءات صحف الغرب التى لن تتردد، من باب المزايدة، فى تصوير مصطفى

كمال ورفاقه في صورة جزارين محتملين للأرمن، وبشكل أخطر، في صورة ممالئين متشددين للألمان. وهومايؤدي، بالتأكيد، الى إثارة ذعر السكان، الذين اكتووا بالمشاريع المغامرة للجنة الاتحاد والترقى. لكن الشئ الرئيسي، بالرغم من كل شئ، هو أن أحداً لا يجهل منذ ذلك الحين أن الأناضول تشهد نزعة قومية تركية في كامل انطلاقها.

وفي أواخر عام ١٩١٩، تنظم الحكومة العثمانية انتخابات عامة، على أمل أن يؤدى ذلك الى سحب البساط من تحت قدمي مصطفى كمال. ويفضى الاقتراع الى نتيجة لم تكن في حسبان الائتلاف الليبرالي، فالمجلس النيابي الجديد يتألف أساساً من قوميين معارضين بشراسة لهيمنة دول الوفاق على تركيا. وفي ٢٨ يناير ١٩٢٠، سوف يوافق النواب المجتمعون في اسطنبول، في جلسة مهيبة، على نص مأخوذ بشكل مباشر عن بيانات أرضروم وسيواس. والحال أن هذه الوثيقة، المسماة ب الميثاق الوطني ، تعلن بطلان تجزئة الأراضى التركية التي لم تكن تحت الاحتلال من جانب العدو عند توقيع هدنة مودروس، وتطالب بتسوية مصير الولايات العربية للامبراطورية وفق ارادة السكان المحليين المعبر عنها بحرية، وتنص على شروط مختلفة أخرى من اجل سلام عادل ودائم: الاعتراف بالغاء الامتيازات، رد ولايات كارس وأردهان وباطوم لتركيا، حرية الملاحة في المضائق بشرط ترتيبات تكفل أمن اسطنبول، وأخيراً، اعتراف الدول بسيادة الأمة التركية وباستقلالها النام.

وفى الأسابيع التالية، لا تتوقف جسارة النواب القوميين عن التزايد. أما الحلفاء فانهم يشعرون بالإنزعاج بشكل متزايد، فإلى جانب الغليان البرلمانى تضاف اعمال الفدائيين التى تتسع شيئاً فشيئاً عبر مختلف أرجاء البلاد. وفى نهاية الأمر، سوف يقرر الانجليز توجيه ضربة كبرى باقتحام المجلس النيابى واعتقال عدة شخصيات سياسية (١٦ مارس ١٩٢٠). ومنذ ذلك الحين، تُرمى

اوراق الرهان، فمن باب الاحتجاج، سوف يعلن النواب حل البرلمان العثماني، وسوف تختار غالبيتهم الترجه الى انقرة، وهي مدينة صغيرة في الأناضول الشرقية أقام فيها مصطفى كمال مقر قيادته وسرعان ماسوف ينعقد فيها، بمبادرة منه، "مجلس يتمتع بسلطات استثنائية".

ويصبح الثالث والعشرون من أبريل ١٩٢٣ يوماً تاريخياً: فالجمعية الولمنية الكبرى لتركيا، ذلك التعبير عن سيادة الأمة الذي ينادي به الكماليون من كل أفئدتهم منذ نحو عام، تعقد جلساتها الأولى، وسرعان ماسوف يجد قائد الثورة الاناضواية نفسه محاطاً هناك بنحو ٤٠٠ من الشخصيات القادمة من أفاق جد متباينة. والنواب المجتمعون في أنقرة لهم جميعاً هدف واحد: طرد المحتل والعمل، مهما كان الثمن، على تفادى تمزيق الأرض التركية. لكنهم كانوا بعيدين عن أن يكونوا متفقين على الوسائل التي يجب التماسها لبلوغ هذا الهدف. وعن طيب خاطر يقبل جزء كبير منهم الانضواء تحت راية مصطفى كمال. لكن البعض يحلمون بالاستعاضة عن هذا الاخير إما بالصدر الأعظم السابق، طلعت باشا، أو بوزير الحربية السابق، أنور باشا. وهم يأملون في أن بقاء الزعماء الاتحاديين في المنفى سنوف يكون قصير الأجل وأن هؤلاء سرعان ماسوف يكرن بوسعهم العودة عودة ظافرة الى البلاد. ولا يفكر بعض آخر إلا في انقاذ الخلافة والسلطنة ويحاولون إقناع أنفسهم بأن الحركة الكمالية تعمل من أجل هذه الغاية. والبعض الثالث، والأوفر عدداً ، لا يساندون السلطة القومية إلا بقدر مايبدو لهم أن هذه السلطة من شأنها فتح الطريق امام الايجاد، في الأناضول، لحكومة سوفييتيات، منسوخة من النظام البلشفي ومدعومة من جانب الخليط الثوري الأممي، وإن كانت تراهن أيضاً على نزعة الجامعة الاسلامية ونزعة الجامعة التركية، بل ونزعة الجامعة الأسيوية.

والواقع أن الجمعية الكبرى في أنقرة، على النحو الذي تتشكل به، من الصعب الهيمنة عليها. فهي تنازع دائماً قرارات القيادة التنفيذية، التي تجد نفسها مرغمة

على المناورة بلا توقف من أجل تحييد المعارضات والحفاظ بأى شكل على قدر معين من الوحدة للحركة الوطنية.

وهذه الخلافات السياسية الداخلية ليست الوحيدة التي تهدد وجود الحكومة الأناضولية. فمنذ اواخر عام ١٩١٩، يضطر القوميون أيضاً الى مواجهة سلسلة كاملة من التمردات الملكية التي يوجهها عن بعد الطفاء والباب العالى، والواقع أن هذه التمردات، التي تشمل مجمل الأراضى التركية تقريباً وإن كان أكثرها خطورة يجتاح غرب ووسط الأناضول، سوف تتعاقب حتى مستهل عام ١٩٢١، وأن يتوصل الكماليون الى سحقها إلا بانزال جزء كبير من قواهم الى ساحة النضال وبانزال العقاب الصارم بالمتمردين.

### من معاهدة سيڤر الى معاهدة لوزان: موت وبعث ترکيا:

الى الصراعات الداخلية تضاف الحرب ضد الخصم الخارجى. ففى جنوب شرقى البلاد، تناضل المنظمات القومية ضد الفرنسيين المرابطين في قيليقيا. وفى الغرب، تشتبك مع اليونانيين الذين عبروا خط ميلن الذى يحدد منطقة احتلالهم، في ٢٠ يونيو ١٩٢٠. وفى الشمال الشرقى، يتولى الفيلق الخامس عشر من الجيش، تحت قيادة كاظم قره بكير، مهام الحراسة على حدود أرمينيا وينتظر اللحظة المؤاتية لاسترداد الأراضى التى استوات عليها حكومة يريفان بفضل انهيار الامبراطورية.

ولكن كيف يمكن تمويل كل هذه الانشطة العسكرية؟ إن الموارد التي تتمتع بها الحركة القومية لخوض النضال ضد دول الوفاق وأعوانها غير كافيةالى حد بعيد. وصحيح أن حكومة انقرة، التي تعتبر نفسها السلطة الشريعية الوحيدة، قد أنشأت جهازاً ضريبياً على غرار الجهاز الضريبي التابع للسلطان. لكن الفلاحين الذين

يتعرضون للضغوط من جانب جباة الضرائب، والذين لا يرتاحون فضلاً عن ذلك لاستمرار الأعمال الحربية في الأراضي الأناضولية، يتهربون من التزاماتهم كلما تسنى لهم ذلك. ولذا فإن كمالاً لا يتأخر في طلب مساعدات خارجية. وقد بدأ بطلب المساعدة الأخوية -الأدبية والمالية على حد سواء- من المسلمين،مرسلاً رسل نشاط دعائي عبر مختلف أرجاء العالم الاسلامي، من الهند الى افريقيا الشمالية، ومن القاهرة الى بخارى. وسرعان ماسوف يطلب ايضاً عون جمهرية السوفيتيات، التي تحارب نفس الخصوم الذين تحاربهم تركيا.

وعلى الرغم من أن التقارب بين أنقرة وموسكو مصحوب بمجازفة فير تافهة – تتمثل في إحتمال بلشفة الأناضول، فإن هذا التقارب سوف يتبين أنه جد مفيد. فخزائن الذهب الروسى الأولى تصل الى العاصمة الأناضولية في اغسطس ١٩٢٠. ومنذ ذلك الحين، أن تتوقف الأسلحة والذخيرة والروبلات الذهبية عن التدفق، على الرغم من المشاكل العديدة التي تبرز على طريق التحالف التركي – السوفيتي، بل إن هذا الزواج الاضطراري، المعقود تحت ضغط الظروف، سوف يجرى تكريسه في مارس ١٩٢١ بمعاهدة "صداقة وإخاء" تسوى جميع الخلافات الحدودية بين تركيا وجمهورية السوفيتيات. وحتى تتوصل حكومة أنقرة الى هذا الاتفاق، الذي يكفل لها حدوداً مستقرة عبر القوقاز ومساعدة بلشفية متزايدة ، فإنها تضطر الى دفع ثمن متواضع نسبياً: التنازل عن باطوم لجيورجيا الموعودة بتحول سوفييتي وشيك.

وبينما يستخدم الكماليون في الأناضول كل سلاح ممكن من أجل النضال ضد المحتل، فإن حكومة اسطنبول، من جهتها، تتورط في مساومات صلح طويلة مع دول الوفاق وتنتهي الى الاذعان للاملاء الذي تفرضه عليها الديبلوماسية الأوروبية. وتؤدي معاهدة سيڤر، الموقعة في ١٠ اغسطس ١٩٢٠، الى تكريس تمزيق الامبراطورية العثمانية. والواقع أن تركيا ، المجردة من كردستان، ومن الولايات

التى يسكنها الأرمن، ومن ثراس، ومن اقليم أزمير، ومن سوريا ، ومن شبه الجزيرة العربية، ومن بلاد الرافدين ، إنما تجد نفسها مختزلة الى دولة أناضولية صغيرة محصورة بين بلدين ماتزال حدودهما غير محددة، أرمينيا واليونان.

فكم يساوى بالضبط التوقيع الذى يضعه مفوضو الباب العالى على وثبقة ترفض القوى الحية فى الأمة الاعتراف بها؟ حتى فى بلدان الوفاق، وخاصة فى فرنسا، يعرف الجميع ان صلح سيڤر ولد ميتاً. ويرى جزء هام من الرأى العام الغربى ان الشروط المفروضة على تركيا شروط جائرة، وغير قابلة للتطبيق، بل ومؤذية لمصالح دول الوفاق. أمافيما يتعلق بالأتراك، فإنهم يعرفون الآن على الأقل ان مصطفى كمال كان محقاً عندما رفع راية التمرد وأن عليهم مواصلة النضال. وتتمثل الماثرة الكبرى لمعاهدة سيڤر فى توضيحها للأمور، فى إبراز أن الطفاء لا يريدون تقديم اى تنازل الى المغلوبين فى الحرب الكبرى.

وإذا كان لا يوجد هناك مخرج آخر سوى القتال، فإن الأتراك يقاتلون. وسوف تستمر الأعمال الحربية اكثر من عامين أيضاً، حيث تتميز في آن واحد بإحراز نجاحات—سوف تكون تلك بوجه خاص هي حالة الانتصار الذي أحرزه كاظم قره بكير على القوات الأرمنية في بداية شتاء ١٩٢٠ وحالة عمليات فدائية مختلفة ضد الاحتلال الفرنسي في قيليقيا—ويلحظات انقطاع الرجاء. وسوف تميز هذه اللحظات بشكل خاص الحملات التي تخاض على الجبهة الغربية ضد قوات كونستانتين، ملك الهيلينيين. ففي وجه اليونانيين، سوف يجد الكماليون أنفسهم في مناسبات كثيرة على وشك الانهيار. وفقط عند حلول أغسطس ١٩٢٢، بعد تسوية النزاع الفرنسي—التركي (اتفاق انقرة الموقع في ٢٠ اكتوبر ١٩٢٠، بعد تسوية بشكل خاص على الجلاء عن قيليقيا) وتحويل الحكومة الفرنسية الى وصفة، سوف يكون بوسع مصطفى كمال، الواثق منذ ذلك الحين من الفوز، توجيه أمره اليومي يكون بوسع مصطفى كمال، الواثق منذ ذلك الحين من الفوز، توجيه أمره اليومي الشهير: "أيها الجنود! الى الأمام! الهدف: البحر المتوسط".

والواقع أن هذا الهجوم النهائي ضد الغازي، والذي جرى الاعداد له ملياً، ان يستغرق غير أسبوعين. ويتم استرداد أزمير بالفعل منذ ٩ سبتمبر. ويتم بلوغ الهدف الذي حدده قائد الحركة القومية لقواته: فالجيش الأناضولي يتدفق على أرصفة المتروبول الايجي والبحر، حتى الأفق، تحجبه سفن الفارين؛ وتنتهي الحرب. وفي الحادي عشر من أكتوبر ١٩٢٢، بعد ثلاثة أعوام من هدنة مودروس، سوف يوقع الأتراك في مودانيا، الميناء الصغير على بحر مرمرة، هدنة جديدة مع الحلفاء. لكنهم هم الذين يملون شروطهم هذه المرة: فالقوات الهيلينية يجب أن تسحب وحداتها الأخيرة في غضون خمسة عشر يوماً، ويمكن الحلفاء الاحتفاظ مؤقتاً بعدد من الوحدات في اسطنبول وفي المضائق، لكن الادارة المدنية لهذه المناطق سوف يعهد بها الى الحكومة الأناضولية.

أما وقد تم كسب الحرب، فإنه يبقى على الكماليين كسب معركة السلم. ويعهد بالمهمة الى أحد أبرع استراتيجييهم، عصمت، وهو جندى عظيم (أحرز في عام ١٩٢١، في اينونو، انتصاراً رائعاً على اليونانيين)، لكنه أيضاً ديبلوماسي عنيد ويتمتع بحيوية ذهنية عظيمة، ومسرح عملياته الجديد هو البساط الأخضر المؤتمر المنعقد في لوزان، وسوف تكون المفاوضات هناك طويلة فالمؤتمر الذي بدأ في ٢٠ نوفمبر ١٩٢٢، لن ينتهى إلا بعد ثمانية أشهر وصعبة، لأنه لا باريس ولا لندن تتخليان تماماً بعد عن أطماعهما. على ان عصمت، مستقيداً بذكاء من صرامة مظهره الجسماني ومن صرامته الأدبية على حد سواء، سوف ينتهى بكسب القضية.

وتؤدى الوثيقة الموقعة في لوزان في ٢٤ يوليو ١٩٢٣ الى محو المهانة التي شكلتها معاهدة سيقر. فهي تتمشى، تقريباً، مع الأماني التي أعرب عنها النواب الأتراك في الميثاق الوطني الصادر في يناير ١٩٢٠. ذلك أنها تعترف لتركيا بحدود مستقرة تستوعب ثراس الشرقية والأراضي المتنازع عليها في الأناضول (اقليم

أزمير، قيليقيا، ساحل البحر الأسود، أقاليم الشرق)، وتوجد حلاً لمشكلة الأقليات—تبادل السكان— إن لم يكن كافياً بشكل تام، فإنه مقبول على الأقل؛ وهي تعترف بسيادة تركيا على المضائق، وأخيراً، فإنها ترسى أسس تصفية الدين العام العثماني، أحد المسائل الخلافية الأكثر حدة في جبول اعمال المنبوبين. ومن المؤكد أن حكومة أنقرة تضطر الى تقديم عدد من التنازلات. فالفرنسيون، الذين أجبروا على الجلاء عن قيليقيا، يتوصلون مع ذلك الى الاحتفاظ بسنجق الإسكندرونة؛ والى ان يتم التوصل الى ترتيب جديد، يبقى الانجليز في الموصل، ويجرى رد المضائق الى تركيا، لكن لجنة بولية تحتفظ مناك بحق الرقابة. بل إن الغاء الإمتيازات، الذي اعترف به الفرب أخيراً من الناحية الرسمية، مشمول ببنود انتقالية تقيد لعدة سنوات آثار تغير جذرى حاد كهذا في العلاقات بين الدول. لكن التي توجب تقديمها، فإن صلح لوزان يمثل بلا جدال نجاحاً كبيراً، يسمح لتركيا الكمائية بتأكيد نفسها كأمة حرة، مستقلة، تتعامل مع الدول الأخرى على قدم المساواة.

ومن المؤكد أن معاهدة الصلح قد وجهت الضربة القاضية الى امبراطورية السلاطين، تلك الطصلقة المعتدة من البلقان الى المحيط الهندى. ولكن من الذى يمكنه التفكير، الآن، في الاستشهاد في سبيلها؟ إن تركيا، المنهمكة في الإحتفال بنهضتها الخاصة، ليست مستعدة لأن تسكب دموعاً على خيالات عظمتها الماضية. وأياً كان الأمر، فإن الامبراطورية كانت قد كفت بالفعل منذ زمن عن الوجود، ليس فقط من الناحية الفعلية، وإنما أيضاً من الناحية القانونية. والواقع أن مصطفى كمال، مستفيداً من الدينامية التي أنتجها الانتصار على اليونانيين، ان ينتظر غير أسابيع قليلة، بعد توقيع هدنة مودانيا، حتى يلزم الجمعية الكبرى بالتصويت الى أسابيع قليلة، بعد توقيع هدنة مودانيا، حتى يلزم الجمعية الكبرى بالتصويت الى أسابيع قليلة، بعد توقيع هدنة مودانيا، ومن المؤكد أن هناك صرير اسنان وترددات. كنه كان يكفى لرئيس حكومة أنقرة إبداء العزم (لقد أشار للنواب بشكل خاص :

إننا أمام أمر واقع، لا يمكن لأحد التصدى له. وسوف يكون من المناسب أن ينضم كل عضو في هذه الجمعية الى هذا الرأى، المستند الى الحق الطبيعى، وفي الحالة المخالفة، فإن حقائق الواقع الذي يستحيل مقاومته لن تتغير من جراء ذلك، وإن كان بوسعنا أن نشهد سقوط رؤوس") حتى يبدد الأشكال الأخيرة للمقاومة. والحق ان الحجة المستخدمة—"بوسعنا أن نشهد سقوط رؤوس"—ليست هينة،

إلا انه إذا كانت السلطنة، في زمن معاهدة لوزان، لا يعود لها وجود، فإن تركيا ايضاً لا تجد مع ذلك ركيزتها السياسية النهائية. ومن المؤكد أنه قد مر وقت طويل على الحديث عن الجمهورية. لكن هذه الجمهورية ان تعلن رسمياً إلا في اليوم التاسع والعشرين من أكتوبر ١٩٢٣. وبعد ذلك بأشهر قليلة، في الثالث من مارس ١٩٢٤، سوف تمحو الجمعية الكبرى التي تتخذ من أنقرة مقراً لها الآثار الأخيرة للنظام القديم بتقريرها إنهاء الخلافة، وهي وظيفة دينية كانت قد فصلت عن السلطنة عند الغاء هذه الاخيرة.

فهل يمثل ذلك بداية عصر جديد؟ لامراء في ان التغيرات السياسية المتباينة التي تتعاقب بين انتهاء النضال من أجل الاستقلال والغاء مقام الخلافة تشكل منعطفاً حاسماً في تاريخ تركيا. فمنذ ذلك الحين يتسنى للثورة الكمالية الانطلاق دون اضطرار الى مكابدة أغلال مؤسسات فات زمانها. وبدفع من مؤسسها الملهم، فإن الجمهورية الفتية التي تراهن دون تحفظ على العلمانية والنزعة التقدمية والروح العلمية والانفتاح على الغرب، فيما تراهن أيضاً على تجديد القيم القومية ومراعاة التقاليد، لن تحتاج إلا الى سنوات قليلة لكى تغير مظهرها، فتبدى العالم، المشدوم عن حق، صورة بلد قادر على لعب دور نموذجي في مجمع "الأمم المتحضرة". إلا انه حتى إذا كانت مسيرة تركيا مع كمال صوب الحداثة الغربية تتسارع بشكل مفاجئ، فلابد، بالرغم من كل شئ، من الاعتراف بأن هذا الاندفاع العارم لمسيرة التاريخ إنما يدين بالكثير لجهود الاختراق الطويلة التي سبقته. والحال أن الثورة

الكمالية في أوجها -نحر عام ١٩٣٠-سوف تبدر الى حد بعيد في صورة طبعة جديدة موفقة من ثررة تركيا الفتاة. وإذا كان لنا، في بحثنا عن الجنور العميقة لتركيا الحديثة، أن نرجع الى مسافة زمنية أبعد، فسوف ينتهى بنا المطاف الى تربة زمن التنظيمات الخصيبة.

## حواشي الفصل الرابع عشر

۱- كتب فرانسوا جورجو عن الفترة من عام ۱۹۰۸ الى عام ۱۹۱۲ وكتب بول يومون عن
 الفترة من عام ۱۹۱۲ الى عام ۱۹۲۳.

Sina AKSIN, Jon Turkler ve Ittihat ve Terakki,

Istanbul, 1987,pp. 93-94

#### (جماعة تركيا الفتاة ولجنة الاتماد والترقي)

- 4

٣- الحادى والثلاثون من مارس في التقويم الجيولياني.

CF.Bernard LEWIS, Islam et laicite, la naissance – £ de la Turquie moderne, trade. Franc., Paris, 1988, PP.202 sq.

CF.E.J.ZURCHER, the Unionist Factor, The Role of the Committee — Union and Progress in the Turkish National Movement, 1905-1926, Leyde, 1984, pp. 47sq.

Memoirs of Halide Edib, New York et Londres, s.d., P.27. —7

CF. Joseph HHELLER, British Policy Towards the Ottoman Em

pire, 1908-1914, Londres, 1983.

Zekerya SERTEL, Hatirladiklarim, Istanbul, 1977, p.73. – A

#### القصل الخامس عشر

# الفن العثماني

على الرغم من شخصية الفن العثمانى القوية التى تجعله جد مختلف عن فنون المغرب أو مصر أو إيران، بل وعن الفن السلجوقى فى الاناضول والذى يدين له بالكثير، فإن الفن العثمانى فن اسلامى – وذلك لأن الدولة العثمانية بولة مسلمة وان ابداعاتها تلتزم، من حيث الجوهر على الأقل، بالأوامر الدينية وبايديولوچية الاسلام؛ وكذلك لأن له جذوره فى العالم الاسلامى، بالرغم من روحه الابداعية والمؤثرات المتباينة التى تعرض لها؛ وأخيراً لأنه يبدى مع فنون الاسلام الأخرى عدداً معيناً من السمات المشتركة والتى لا تنبع بالضرورة من الدين.

# الفن العثماني في الأراضي التركيبة

بتلم : جاڻ - پول رو

### الفن الاسلامي والفن العثماني

كما هو شأن الفن الاسلامي في الأغلب<sup>(۱)</sup>، فإن الفن العثماني فن امبراطوري. فحيث يقيم السلطان، في بورصا، في ادرنه، في القسطنطينية، تبنى، عدا استثناءات، الآثار الأكثر أهمية، ويمكن للمرء رصد التطور الفني رصداً أفضل. على أنه يبدو أنه قد أتبع في الولايات النائية بدرجة أقل مما قُدِّر لفن الامبراطورية العربية. ولا يرجع ذلك الى ان الولايات تظل بمعزل عما يحدث في العاصمة: فعدة حواضر أقليمية، بل مدن صغيرة، تشارك في الوثبة الثقافية أو تستفيد منها. فهي تستقبل معماريين مرسلين من جانب البلاط أو تقلد أعمالهم تقليداً كاملاً الى هذا أو ذاك. والحق أن محمد على، الوالى على مصر، سوف يأمر، بشكل متأخر، ببناء

مسجده الرخامى الشهير في القاهرة (١٨٢٤ – ١٨٥٧). وقبل ذلك بزمن طويل، سوف تكون فنون المغرب نفسه بعد حلب أو دمشق (التكية السليمانية، ١٥٧١) انعكاساً للفن الاسطمبولي كما يدل على ذلك، بين آثار أخرى، مسجد المصائد في مدينة الجزائر (١٦٦٠) أو مسجد سيدى محرز في مدينة تونس (١٧٠٠). إلا أنه كان هناك، في الولايات العربية كما في وسط وشرقي الأناضول، خلط بين ماض تليد، سوف يتزايد التعلق به بشكل مطرد، والاسهامات العثمانية المستحدثة، بينما لن يوقفها شيء في أوروبا وفي أقصى غرب آسيا الصغرى حيث لا يعزز الاسلام مواقعه بعد.

وشائها في ذلك شأن كل حضارة اسلامية، فإن الحضارة العثمانية تعطى الصدارة للعمارة، وهي عمارة تستند الى المعارف التقنية الضرورية، وتتميز بحس تنظيم المكان وتوازن الكتل وتملك قيمتها الخاصة، ولا تعتبر، خلافاً لما يقال في أغلب الاحيان، مجرد دعامة الزخرفة : فهى وإن كانت تفتقر الى أى زخرف، تستوجب الاعجاب، إلا أنه صحيح أن زخرفة المبانى، شأنها في ذلك شأن زخرفة التحف المصنوعة، هى شاغل رئيسى الفنان. والزخرفة الاسلامية، الثرية دائماً والطاغية احياناً، تعتبر، شأنها في ذلك شأن الزخرفة العثمانية، زخرفة فنان ماهر في التلوين، ولاشك ان ذلك يرجع الى ان فن الاسلام فن شرقى، فن خطوط بأكثر مما هو فن تجسيم، فهو يدين النحت المجسم والنحت البارز و ، تمشياً مع اتجاهات عميقة في الاسلام – العلها ليست غير اتجاهات سامية – ، يمتنع عن تصوير الأشخاص، ويحرمه، في العمارة على الأقل، وفي المنمات والخزفيات، تصوير الأشخاص، ويحرمه، في العمارة على الأقل، وفي المنمات والخزفيات، فإن العثمانيين، الذين لم يدعوا لتصوير الكائنات الحية، بشرية كانت أم حيوانية، غير مكان مختزل، يبدون أكثر صرامة من كثير من الآخرين، وخاصة من السلاچقة، حتى وإن كانوا أقل صرامة عندما كانوا يميلون الى البقاء مخلصين اللمبيعة في التعامل مم الملكة النباتية.

وشأنها في ذلك شأن حضارات الاسلام الأخرى، فإن حضارة العثمانيين تعتبر حضارة مدينية من حيث الجوهر، فبوجه عام لا تمس العمارة القرى التي تجمع غالبية السكان، إلا أن هناك فنون عمارة ريفية لخانات المسافرين والجسور والمقابر، وهذه الأخيرة، وهي أحياناً ركامات بسيطة من الحجارة، وأحياناً أخرى شواهد قبور حجرية منتصبة عليها كتابات منقوشة ومزينة بتيجان، وأحياناً ثالثة اضرحة، مبعثرة في الأرض بما يشكل استجابة الوصية التليدة التي تذهب ألى أن الميت يجب أن يدفن «في البيداء»، وهي وصية غالباً ما يجرى التخلي عنها، لكنها تحتفظ غالباً أيضاً بديناميتها.

ومركز المدينة الاسلامية هو المسجد الكبير (الجامع)، موقع احتشاد الجماعة لأداء الصلاة، والاستماع الى الموعظة، والاعتكاف، والتعليم القرآنى للأطفال ومناقشة الشئون العامة. ويقع بالقرب منه، بوجه عام، قصر السلطان أو قصر الوالى، وتنبع الحياة الاقتصادية من مركز تجارى هو البازار، السوق، المحاط بالمخازن وبخانات المسافرين المعدة لايواء البشر والحيوانات. ويجرى انشاء زوايا أو مساجد صغيرة وحمامات وأسبلة في جميع الأماكن الى حد ما من أجل راحة ساكن المدينة. وفي الحواضر تخفف عدة جوامع وعدة أسواق من المصاعب المترتبة على الاتساع غير العادى للمدينة. ومن المدينة ينبع الجانب الرئيسي من الابداع الفني و، عندما يكون هذا الابداع ريفياً أو بدوياً، فإنه يعتمد أيضاً على المدينة في تسويقه.

#### المسجد

إن المسجد الذي يعتبر، بالرغم من تعالى الله، بيته بمعنى ما، هو الأثر الوحيد الذي كتب له اجتياز العصور، وهو إذ يشهد في أن واحد على العظمة الالهية والحضور الظافر للاسلام، يعتبر، بوجه عام، البناء الأكثر أهمية والأكثر تمثيلاً

لمختلف مدارس العمارة الاسلامية. وحتى القرن الحادى عشر فى كل مكان، وفى أماكن معينة فى زمن أكثر تأخراً بكثير، تفرض الرمزية - أو تبرز - تخطيط وارتفاع المسجد المسمى به «العربي»؛ وسوف يستعيض العثمانيون عن هذا المسجد بتخطيط مختلف وأكثر كونية، هو تخطيط المعبد - الجبل الكونى، إلا أنهم لا يمكنهم إلا أن يحافظوا على الأجزاء التي تتطلبها العبادة. والأغلب انهم، بتخليهم عن التخطيط المستطيل لحساب التخطيط المتمحور على مركز، سوف بجعلون من الصعب على المؤمنين أداء الصلاة فى صفوف متوازية طويلة.

والمسجد العثماني، شأنه في ذلك شأن أي مسجد، وجهته مكة. وهذه الوجهة (القبلة) يشار اليها على الحائط المطل، اجمالاً، على الجنوب (حائط القبلة) بتجويف خال، هو المحراب. وإلى يمين المحراب عندما يوجه اليه المرء بصره، يوجد المنبر، الذي يتألف من سلم مستقيم تعلو درجته الأعلى ظلة، ويغلق، من اسفل، بباب. ويما انه لا يجرى تقديم قرابين في المسجد، فلا وجود هناك لمذبح. والأثاثات الوحيدة الموجودة، بخلاف المصابيح والسجاجيد، تتألف من دكك لمن يتواون تلاوة أو قراءة القرآن، ومن مقصورات، ومن كراس المصاحف ومن خزانات حائطية. وخارج قاعة أداء الصلاة (الحرم)، تنتشر الملحقات : حوش (صحن) محاط بالأروقة، ويوجد في مركزه حوض أو فسقية (شالديروان)، ومراحيض ومراكز مياه عديدة الوضوء، والمنارة، التي يتلو المؤذن منها النداء الى الصلاة. والمنارة ليست غير معروفة إلا في عدد نادر من البلدان الاسلامية؛ ويتمتع الصحن باعتناء يكاد يكون شاملاً، لكن سلاچقة الأناضول كانوا قد تخلوا عنه.

## الفن السلجوقي والفن العثماني

منذ انبثاقه، ثم على مدار مسيرته، تعرض الفن العثماني لمؤثرات متباينة : بيزنطية، ايطالية، ايرانية، سورية، ولمؤثرات أخرى كثيرة بلا ريب. ومن الصعب أن

نحدد بدقة دور كل مؤثر من هذه المؤثرات، لأنها تنوب فى كل واحد يتميز، لا بابداء خصائص هجيئة، بل بأنه موحد بدرجة قوية؛ والمسئولون عن ذلك هم الأتراك، حتى وإن كان غير الأتراك قد أسهموا فى ذلك، وذلك غالباً باعطاء دفعة حاسمة له تستمد مصدرها من الفن السلجوقى.

وفى اختيار المواد وما يزينها، يبقى العثمانيون مخلصين لتراث أسلافهم الأناضولي. فهم يحبون الحجر، الجميل، المجهز على النحو المناسب، وإذا كانوا، تحت التأثير البيزنطى، يستسلمون لاغراء مناربته مع الآجر، فإنهم ينتهون الى الاقتصار على استخدامه هو وحده تقريباً. وبالرغم من اللجرء الى التزيين بالتصوير، فإنهم يحبنون التزيين بالقاشاني، الذي تتنافس معه تنافساً شاقاً الواح جميلة من الرخام، كانت معروفة قبل العثمانيين كما تبين ذلك واجهات مدرسة كاراتاي ومسجد علاء الدين في قونيه (القرن الثالث عشر). وفي بورصا، فإن الخزفيات الجدارية، مثال ذلك خزفيات المسجد الأخضر، تنتسب انتساباً جد وثيق الى خزفيات آثار قونيه. وكما سوف نرى، فإن تخطيطات هذه البنايات مستمدة بشكل واضح من التخطيطات السائدة في القرنين الثاني عشر والثالث عشر، شأنها في ذلك شأن الكثير من أساليب البناء : شكل الأقواس، العقود، قباب الزاوية، والمحاريب المجوفة.

إلا أنه، في امارة عثمان، كما في الامارات الأخرى، فإننا نشهد منذ القرن الرابع عشر تجدداً عميقاً للاستيحاء وللتقنيات؛ وهذا التجدد، المحسوس والمثمر في كل مكان، سوف يجد ازدهاره الكامل في ما يسمى بـ «مدرسة بورصا»، أول مدرسة عثمانية، و ، عن طريقها، في الفن الكلاسيكي لخمسينيات القرن السادس عشر. وعندئذ فإن الشروط الذي يتم اجتيازه سوف يكون جد عظيم بحيث اننا، إن أعوزتنا العلامات الأكيدة، قد نتصور غياب أي ارتباط بين العصر الوسيط والقرن

السادس عشر. فقلما تبدى الجماليات نقاطاً مشتركة. بل إن الاهتمام الموجه الى أنماط الآثار المتباينة قد تغير.

فالبنسبة لسلاجقة الأناضول، والذين كان شاغلهم الأول تجارياً، كان الأثر الرئيسي هو خان المسافرين، وهو بناية فاخرة تتميز بوقار جميل، حيث لا توجد الزخرفة إلا على البوابات الأمامية وعلى الأجنحة ذات الطابع شبه البندكتي، بما يجعل منه ايواناً حقيقياً للمعاملات التجارية. ويليه الضريح والمدرسة، وهي بناية جد جديدة في الاسلام، ولدت في ايران في القرن الحادي عشر، وتعتبر في الوقت نفسه المؤسسة التي تتمثل رسالتها في توفير ملاذ : وهي بالمعنى الدقيق مدرسة لعلوم الدين، وبشكل أكثر عمومية منشأة للتعليم وللبحث، كان نجاحها منقطع النظير في مجمل الشرق الأدني وجرى تصديرها حتى ضفاف المحيط الأطلسي. أما فيما يتعلق بالقصر، فقد كان هو الآخر محط اهتمام، ولاشك البتة في انه لم يكن فخماً، لكننا لا نعرفه إلا من خلال اعمال التنقيب. ولا يكاد يعتبر من المبالغة القول بأن المساجد لم تكن بعيدة عن احتلال المرتبة الأخيرة بين الشواغل. فالمساجد، القليلة نسبياً، وذات المظهر الفظ، والبائسة التجهيز أحياناً، بل والمفتقرة الى أي اتقان، كانت تشيد في أغلب الأحيان دون دراسة، وفق التخطيط المسمى بـ «العربي» ذي الاجنحة المتعددة، وفي ذلك على الأقل، بدا السلاحةة في مظهر مسلمين رديئين وقطعوا الصلات مع التقاليد الأكثر رسوخاً والتي تعلى من شأن مكان العبادة،

وسوف يعيد العثمانيون الأمور الى نصابها. انهم لن يتخلوا لا عن خان المسافرين – الذى سوف يجعلون منه بناية ذات أغراض نفعية بشكل خالص – ولا عن المدرسة، التى سوف يعتبرونها نوعاً من ملحق للمسجد، شأنها فى ذلك شأن المستشفى أو المكتبة أو المطابخ، ولا عن الضريح الذى يظل وضعه كما هو، لكنهم

سوف يعيدون المسجد الى تفوقه المطلق. وفي انكبابهم على تعليته، وعلى توسيع قبابه، وعلى ضفرالكتل، وعلى دمجها، وعلى تبسيط الأحجام، وعلى ايجاد توافق بين الأجزاء الداخلية والخارجية، وعلى تحقيق الوقع الهرمي، فإنهم سوف ينتهون بابتكار بنايات مهيبة، مختلفة تماماً عما عرفه العالم من قبل، وعما كان ما يزال يعرفه أنذاك.

#### الزخرفة

لم يعرف السلاجقة دائماً ادخال الزخرفة في العمارة. أما العثمانيون فقد كانت لهم بذلك دراية تامة و ، اذا كانت الزخرفة تظل غزيرة، فإنها لا تسيىء أبدأ الى خطوط الأثر، ولما كانت تعتمد على التلوين يأكثر بكثير من اعتمادها على النحت، فإنها تميل الى الحجارة الملونة التي تتالى في المداميك وخاصة في صنجات العقد وتركيب بلاطات من الرخام، والتصوير و ، بالتأكيد، قاشاني التكسية. ولا يتأخر هذا الأخير في احتلال صدارة المشهد. وقبل الاستيلاء على القسطنطينية، كان يجرى بالدرجة الأولى اختيار الاشكال الأحادية اللون أو الاشكال المتعددة الألوان من التربيعات (البلاطات) المجردة (الخالية من الرسوم)، التي تزهو غالباً بلمسات ذهبية (مسجد المرادية في بورصا)، بما يستبعد مرة، واحدة الشخصيات التي كانت تضفى على تربيعات (بلاطات) القاشاني السلچوقية طابعاً بهيجاً؛ وسرعان ما سوف يجرى إيثار المملكة النباتية على الأشكال الهندسية، دون التخلى عن الكتابات التي تتمتع باهتمام متواصل. وإذا لم يكن من النادر أن يشكل القاشاني زخرفاً متكرراً من المسطحات الواسعة، كما نجد ذلك في ايران، فإنه يشكل في أغلب الأحوال لوحات متميزة بجلاء بعضها عن البعض الآخر، وتفصل بينها حدود واسعة، بشكل يمكن معه المرء أن يتصور أنه بإزاء طنافس (ابسطة) معلقة على الجدران: ويحسن البحث عن أصل هذا الأسلوب في العادة التركية البدوية القديمة المتمثلة في تعليق السجاجيد على جوانب الخيام (الجناح السلطاني في اليني جامع – الجامع الجديد، أواخر القرن السابع عشر، قاعة الختان في طب قابي، قبر محمد شاه زاده، منتصف القرن السادس عشر).

اما المواضيع المختارة لتزيين الآثار فهي لا تختلف كثيراً، بوجه عام، عن المواضيع التي نقابلها على التحف المصنوعة، خاصة على المنسوجات، فالزهور تحتل مكانة متميزة في جدول المواضيع، وأحياناً ما تكون جد قريبة من النموذج الطبيعي، وأحياناً أخرى تكون تشويهاً طفيفاً لهذا النموذج، وبشكل أكثر ندرة تكون مندرجة في التوريق (الآرابيسك) الذي يفقد الهيمنة التي كانت له في الفن الاسلامي. والحال أن الوردة وزهرة القرنفل، المناسبتين لتهذيب الأسلوب، هما اللتان تنتهيان أولاً، مروراً بكافة المراحل الانتقالية، بأن تصبحا وريدات لها ست أو ثمانى تويجات أكان ذلك في النحت أم في الزخرفة الملونة؛ ثم يجيىء الدور على الحوذان، وزهرة الرمان، والياقوتية، وزهرة العسل وخاصة الخزامية، المحبوبة حباً جماً، والتي حتى عندما تصبح زخرفاً مجرداً، يظل بالامكان تمييزها بشكل تام، اللهم إلاَّ عندما تكون على الطنافس، والشجرة المزهرة ذات الغصون الطويلة ليست نادرة (مسجد رستم باشا، قبر روكسلان)، كما ان اشجار السرو ليست نادرة هي الأخرى (غرفة مراد الثالث في طب قابي، اليني جامع - الجامع الجديد). وغالباً ما تؤثر الصين على أسلوب التكوينات وتهب جانباً من وحداتها الزخرفية، كما هو الحال بالنسبة للأشرطة المتموجة المنبثقة عن التنينات، زخارف التشنتماني (ثلاث لآلىء على شكل مثلث) أو «شفاه بوذا» التي يمكن للمرء أن يرى فيها بالأحرى سحباً. والحال ان زخارف التشنتماني و «شفاه بوذا»، غير الغائبة بالمرة في العمارة (بهو قاعة المخلفات في طب قابي، مسجد رستم باشا)، تعتبر متكررة بوجه خاص على المنسوجات الفاخرة: إن قفاطين سليم الأول وبايزيد الثاني ومراد الثالث قد لا تكون لها زخرفة أخرى غير زخارف التشنتماني المتكررة بلا كلل؛ وعدة

منسوجات تمزج بين الزخرفين (قفاطين محمد الثاني، قطع ترجع الي زمن سليمان القانوني)؛ وتستخدم منسوجات أخرى «شفاه بوذا» في أطر من الرمان والخزاميات وزهور القرنفل، والتي غالبا ما تصاغ عندئذ على شكل مروحة كما هو الحال في القاشاني (مسجد رستم باشا).

وتوجه النقوش والقاشانى ضربة قاتلة الى النحت على الحجر الذى يهجر الصور البشرية أو الحيوانية التى عرفها السلاچقة؛ وتتضاعل النقوش البارزة ويفقد الرسم كل حيوية وتختزل المسطحات المزخرفة بالازميل. أما المقرنعات، الحنيات، أو الهوابط أو الأشكال النخروبية، التى كانت قد ابتدعت لتوزيع الارتفاعات والتى لعبت دوراً هاماً في الأقواس والعقود ومثلثات القباب والخرجات وتيجان الأعمدة، فهى تصبح رخوة بشكل مطرد ويولد تكرارها الاحساس بالتماثل المل.

وكما يمكننا أن نرى عبر ذلك الافتقار الى النحت، فإننا نلحظ فى العصر العثمانى افقاراً فى كثير من المجالات؛ إلا أن هناك استقراراً فى مجالات أخرى؛ وفى مجالات ثالثة نجد إثراءً. وتتحقق القطيعة، عندما تكون هناك قطيعة، فى القرن الخامس عشر، وينتج ذلك أعمالاً جميلة فى مجالات سوف يجرى فيما بعد اهمالها وإن كانت تعطى دفعة لما سوف يولد.

### التحف المصنوعة

إن عدة تقاليد صناعية عظيمة، خاصة تقاليد النجارين وصناع التحف المعدنية، سوف يكون مصيرها الضياع. ولا يرجع ذلك الى عدم معالجة البرونز أو النحاس أو الحديد: فالشراعات التى تغلق الفتحات والمفاتيح وخاصة الأسلحة (اليطقان، السيوف العريضة والمعقوفة، الخوذات المستديرة، الغدارات، البنادق،

دروع القصبة، التروس)، المعالجة معالجة فاخرة والمزينة، أكثر فأكثر، بالأحجار الثمينة أو المكفتة بالفضة أو بالذهب، إنما تشير الى ان العلم والنوق لم يختفيا، لكن أى شيء من الأثاث لا يتجاوب، مثلاً، مع الأحواض ومع الشمعدانات التي تنتجها المدرسة السورية – المصرية المملوكية بالآلاف. كما لا يرجع ذلك الى اهمال شديد للخشب، وإن كان يجرى ايثار تزيينه بالمرصعات (الماركيزي) بدلاً من نحته. ومنذ زمن بورصا، يفقد ازميل الفنان حيويته، ويصبح رسمه ضعيفاً. على ان هذا الاختزال للوحدات الزخرفية يسمح في المقابل للنحت على العاج بأن ينتج ( في القرنين السادس عشر والسابع عشر، ثم بعد ذلك) تحفاً دقيقة الصنع، أطر مرايا، مقالم، مدى، ألواحاً لسن الأقلام، ملاعق...

ولاشك ان الأهمية التى تولى للكتاب تنقذ معالجة الجلد بتشجيعها لصناعة جلود الكتب. لكن العثمانيين سوف يكونون في هذا المجال شبه مدينين بالكامل لايران الصفوية: وسوف تكون لهم مأثرة ادخال هذه الصناعة الى اوروبا من خلال البندقية، كما انها ايضاً هى التى سوف تحفز الترقين (تجويد الخط وتحسين الكتاب وتزيينه)، الذى امكنت تسميته بالفن التجريدي الحقيقي للاسلام. ويكتسب هذا الفن انطلاقاً رائعاً اعتباراً من عهد بايزيد الثاني ومن التجديد العميق الذي يرجع الى الخطاط البارز الشيخ عبدالله الآماسياوي (القرن الخامس عشر). وتتميز صناعة المنسوجات بنشاط عظيم. وبون انقطاع للاستمرارية، ينتج صناع اسطنبول أقمشة القفاطين السلطانية ذات الرسوم العريضة والقوية، وينتج صناع بورصا الأقمشة المخملية ومنسوجات حريرية صينية مقصبة بخيوط من الذهب، سوف نعرف دورها في مستقبل المنتجات الايطالية.

ويرجع الفضل الى العثمانيين فى واقع ان فن تشكيل الخزفيات الاسلامى، الذى لا يكاد يوجد له نظير، والذى تميز بخصوبة وبتنوع لا مثيل لهما على مدار

قرون، لا يختفي في العصور الحديثة في الوقت الذي يتدهور ويموت فيه في كل مكان آخر، فالخزف الحاضر حضوراً واسعاً جداً في التكسيات الجدارية، ليس أقل حضوراً في التحف المصنوعة، كالصحون، والأطباق، والأقداح، والفسقيات، والأباريق، والقوارير، وأقداح الشرب الكبيرة، بل وصناديق حفظ الاقلام الخزفية. والواقع أن التربة المستخدمة في الورش الكبرى للامبراطورية العثمانية - التي يمكن الحديث عن أماكن تواجدها، دمشق، رودس، اسطنبول، إزنيق - هي تربة سيليكية للغاية، الأمر الذي يناسب تزجيجاً عالياً للميناء (الطلاء الخزفي) ومن ثم يجعل الزخرفة جد مرضية، والواقع ان الخزفيات، التي كانت أولاً زرقاء على أرضية بيضاء، إنما تزهو بالأزرق الفيروزي، ثم بلون أخضر زيزفوني وبلون أخضر باذنجاني بالغ العنوبة (القطع المسماة ب «خزف دمشق»). ومع ادخال الأحمر الطماطمي في أواسط القرن السادس عشر، يصل الانتاج إلى أوجه. إلاَّ انه سرعان ما تصاب الزخرفة بالضعف والهزال، حيث يصبح الخط أقل حذقاً وتصيح الألوان كابية. ويؤدي تأثير أوروبا المتزايد الوضوح، والذي يبدو أن ورش كوتاهيه تفلت منه مدةً ما، وهي ورش تتميز بانتاج ساذج الى حد ما وتتخللها التقاليد الأرمنية، إلى التعجيل بالتدهور، فالراقع ان الاعمال التونسية، خاصة في القرن الثامن عشر، هي وحدها التي سوف تحافظ على جانب كبير من التقاليد العثمانية.

### الطنافس (الأبسطة)

فى الفنون الصناعية، لا مثيل للطنافس. فهذا الفن، القادم من وسط أسيا مع البدو، والذى كان وقفاً على العالم التركى – الايرانى، سوف ينتشر بعد ذلك بشكل تدريجى فى بقية بقاع الأرض. وأيا كان أصلها – الذى يبدو من العبث السعى الى تحديده – فإن أقدم نماذج الطنافس الاسلامية التى وصلت الينا تعتبر أناضولية

وترجع الى القرن الثالث عشر – ونحن نرى فيها بالفعل ما سوف يظل مميزاً للطنافس العثمانية، وهو الميل الأكيد الى الزخرفة الهندسية الذى يخفف، فى أواخر القرن الخامس عشر، من ادخال العناصر النباتية. أما الاتجاهات العتيقة المتمثلة فى تكرار زخرف واحد و ، من ثم، فى الايحاء بتجاوز حدود المجال المزخرف، فإنها ترتبط بالمفهوم الاسلامى عن الفن، وهو مفهوم معاد للمتناهى، أكانت هذه الحدود تنجم عنه أم كانت تتلاقى بشكل غير مقصود. وإلى جانب الأكلمة وأبسطة السوماك (سجاجيد منسوجة وغير معقودة)، التى تستخدمها القبائل كثيراً، تتطور الطنافس المسماة بطنافس الصوف الرفيع وهى طنافس معقودة. وتختلف العقدة التركية، المسماة بالكوردهس (والتى تكتب غيورديس فى أغلب الأحيان)، عن العقدة الفارسية (سنّا) من حيث ان خيط الصوف أو خيط الحرير يشد حول كل خيط من الفارسية (سنّا) من حيث ان خيط الصوف أو خيط الحرير يشد على احد الخيطين. الخيطين الملاصقين للسداة، فى حين ان العقدة الفارسية تشد على احد الخيطين. ثم تجرى تسوية السمك بالمقص. وهو ما يعطى البساط ملمسه الناعم.

والواقع ان الصعوبة التى وجد مؤرخو الفن أنفسهم أمامها فيما يتعلق بالتحديد الدقيق لعصر الطنافس وفيما يتعلق بتصنيفها، على الأقل فيما يتعلق بالطنافس الأقدم التى نحتفظ بنماذج قليلة منها، قد دفعتهم الى مقارنتها بالطنافس التى أحب المصورون الأوروبيون استنساخها: وبهذا الشكل تم تحديد طنافس تحمل أسماء هولباين وبيالينى ولوبو. وبالنسبة الطنافس الأحدث، فإن الاسماء تشير الى مراكز التسويق بأكثر مما تشير الى مراكز الانتاج: طنافس قرلا، لاذيق، ميلاس، بيرجاما، الخ. وهذه الطنافس، التى يواصل بعضها تقاليد طنافس هولباين ولا تختفى بعد من مراكز التصنيع (طنافس بيرجاما)، تتميز غالباً بألوان مؤثرة (طنافس ميلاس)، وبزخرفة على شكل محراب (طنافس قولا،لاذيق، الذي الأمر الذى يخلع عليها اسم السجاجيد (سجاجيد الصلاة).

والواقع ان طنفسة هولباين، وهي احدى الطنافس الأكثر شهرة، والمجردة في رسمها، والمحدودة في ألوانها، إنما تتآلف من جامات ثمانية الشكل ومن غصينات ذات تشبيكات زهرية صارمة بما يشكل تكويناً جد متوازن وجد خطى. أما طنافس عشاق، والتي لا تقل شهرة، فقد كانت تعقد على مدار ثلاثمائة سنة، من القرن السادس عشر الى القرن الثامن عشر؛ وهي تؤثر سلاسل التشبيكات الزهرية التي تأخذ شكل المعين الهندسي وتوزع زخرفتها بشكل يتركز فيه التأكيد على الجامة الوسطى.

إن فن الطنافس، المتأصل بعمق في التراث التركي، والذي تشجعه الدولة بلا توقف، يظل، بالرغم من قدر معين من التطور الذي طرأ عليه، بالغ الحيوية حتى أيامنا هذه. ولعله التعبير المميز الوحيد عن الفن الاسلامي الذي كتب له اجتياز القرنين الاخيرين دون تدهور تام.

## المسجد العثماني

## المسجد ذو القبة الواحدة

بالنسبة لمساجد الأحياء أو المدن الصغيرة، بنى السلاچقة قاعات على مساقط مربعة، تعلوها قبة، ذات أبعاد صغيرة بوجه عام، تتراوح بين سبعة وثمانية أمتار (مسجد تاش في قونيه، ١٢١٥)، يمهد لها أحياناً، ولكن نادراً، بهو ورواق (مسجد سيرتشالي في قونيه، نحو عام ١٢٧٥) أو رواق فقط (مسجد خربوط، القرن الثالث عشر، وايرميناك، ١٣٠٢).

وهذا النوع من العمائر بالغ الشيوع في عصر الامارات: وتوجد منه نماذج عديدة في إزنيق وبلاط وكاستامانو وكرمان وأنطاليا وأماكن اخرى. لكنه يكتسب طابعاً أكثر ضخامة بكثير. فارتفاع الجدران يزيد والرواق نو العمودين والقباب

الصغيرة الثلاث يصبح عاماً، والمنارة القصيرة السميكة والمخروطية الجذع تحيد عن الصرامة. وبوجه خاص، فإن قطر القبة الرئيسية لا يكف عن التزايد ؛ فهو ينتقل من الأمتار السبعة أو الثمانية، التي أعطاها لها السلاچقة، الى أحد عشرة متراً في إزنيق وإلى اربع عشرة متراً في بلاط، والى ست عشرة متراً وثلاثين سنتيمتراً في سكوبيا، لكي يتجاوز التسع عشرة متراً في مسجد البايازيدية في مودورنو في عام ١٣٨٢. أما الزخرفة، التي يهيمن فيها القاشائي بالفعل، فهي تستخدم بشكل أكثر منهجية كسوات من الرخام، كما في بلاط (ميليت)، في عام ١٤٠٤، وفي المسجد الأخضر في إزنيق، الذي بدأ تشييده المهندس المعماري حاجى مراد في عام ١٣٧٨ وتم انجازه في عام ١٣٩٢. وهذا المبنى البالغ الجمال، شأنه في ذلك شأن مبان أخرى قليلة في ذلك العصر، يقدم حلولاً أصيلة، لن يكون لها امتداد مباشر: فهو يقدم رواقاً ذا جناحين متوازيين يحمل في وسطه قبة اسطوانية الشكل شبه مدبية الرأس، لكنها ضبيقة و ، كما في مدرسة سيرتشالي في قونيه، يضاف اليه جناح مستعرض موضوع أمام الحرم، بما يشكل طبعة اسلامية من المجاز (الذي يؤدي الى صحن الكنيسة)، وهكذا، فلما كان قابلاً لاستقبال حشد أكبر من المؤمنين، فإنه لم يكن غير مسجد بسبيله الى أن يصبح جامعاً.

وسرعان ما يظهر، أو يعاود الظهور، عنصر جديد، هو الصحن الذي يسبق القاعة والذي كان السلاچقة قد ألغوه. وهو يفرض نفسه بوصفه ضرورة منذ اعادة ادخاله في العمارة من خلال جامع عيسى بك في سلچوق (افسس) الذي شيده الآيدينيون (آيدين أوغوللاري) في عام ١٣٧٥، وذلك دون ريب لأن هذا الأثر هو في أن واحد حصن جميل وجد فريد وبالغ التجديد. ولما كان يتمشى مع تخطيط جامع الأمويين في دمشق(٢)، حيث يوجد مجاز قاطع، وجناحان عاديان فقط، فإنه يجدد عن طريق الارتفاع غير العادى لجدرانه، والنوافذ الوفيرة التي تشقها، والقبتين

اللتين تهيمنان عليه بوضوح والزخرفة الخارجية الماثلة بشكل مناسب، وكلها أشياء تتجاوب مع ميول العصر التي غالباً ما لا يتم التعبير عنها بعد بشكل جيد. أما فيما يتعلق بصحنه، فإنه محاط من ثلاث جهات (وليس من الجهات الأربعة كما سوف تصبح تلك هي العادة) بأروقة مقببة،

ولا يثير بناء القباب الرئيسية التي تتزايد ضخامة غير مشكلة تقنية، يسهل حلها تماماً مادام نصف قطر الدائرة القاعدى لا يتجاوز عشرة أمتار، إن لم يكن أكثر من ذلك بقليل. أما المشكلة الجمالية فهي مشكلة مختلفة تماماً. فتقارب الأحجام نصف الكروية والتكعيبية ليس منسجماً في حين ان الفن يقضى بانسجامها. وقد حاول المعماريون العثمانيون، دون أن يتوصلوا الى نتائج ترضيهم بالكامل، ايجاد حل بزيادة أو باختزال ارتفاع جدران قاعاتهم وباللعب الى حد ما على تقوس القباب، التي يجرى زيادة ارتفاعها أو زيادة انخفاضها برشاقة، الأمر الذي يسمح لهم بتحقيق أفضل توازن للكتل وباعطاء انطباع قوة رائقة أحياناً. إلا انهم لم يحاولوا قط لازيادة ارتفاع رقبة القبة، خلافاً لما هو حادث ولما سوف يحدث عند التيموريين أو الصفويين أو الموغول الكبار (٢) ولما هو حادث في أغلب الأحيان فى أوروبا، ولا تصميم قباب مخروطية الشكل أو اهليلجية أو هرمية أو بصلية. وعندما كانوا يمسون شكلها، فقد كان ذلك من أجل تمليسها بشكل يسمح لمنحنياتها الأقل حدة بالارتباط على نحو أفضل بالخطوط الأفقية. والحاصل ان موردهم الرئيسي في إعلاء الزخم الرأسي وتخفيف الثقل إنما يتمثل في رفع مأذن نحو السماء، كالسهام، دقيقة بشكل متزايد وعالية بشكل متزايد، بما يشكل أعمدة هيفاء من الحجر متوجة بخوذة، وتبدر بالغة الهشاشة، وإن كانت قد تمكنت على نحو جيد من الصمود الزلازل المتكررة. ويشكل تكميلي، فقد لعبوا على الكتل الطويلة والمنخفضة التكوينات المعمارية، الملحقات، التي تحيط بالجوامع والتي تهييء قيابها الصغيرة، كقباب أروقة الصحن، للقبة الكبيرة للحرم وتبدو بشكل ما كما لو

أنها ترفعها فوقها؛ أو انهم يلعبون أيضاً على شق نوافذ الجدران التى كانت قبل ذلك صماء، والتى لا تؤدى فقط الى إنارة الحرم، بل تؤدى أيضاً الى تخفيف وقع ثقل المبنى وتضفى عليه، بترتيبها الحاذق، حركة صاعدة، بما يشكل استشرافا بعيداً، كما هو الحال مع مسجد البايزيديه فى ادرنة، الشكل الهرمى المميز النزعة الكلاسيكية.

## الهسجد المتعدد القباب

منذ أن يأخذ المسلمون في بناء مساجد، فإنهم سوف يميلون الى وضع قبة صغيرة أمام المحراب و، أحياناً، قبة ثانية تشكل نظيرة لها على الطرف الآخر من المجاز القاطع، أمام المدخل. وقد تبنى أتراك الأناضول هذا الأسلوب بشكل طبيعى تماماً مثلما تبنوا التخطيط المسمى بالتخطيط «العربي» المساجد التي ترتكز أسقفها على أعمدة والمزودة بأجنحة متوازية أو متعامدة على الحائط القبلي أو أيضاً متصالبة (مساجد بيتليس، ١١٥٥، وخربوط، نحو ١١٥٦، وأرضروم، أو أيضاً متصالبة (مساجد بيتليس، ١١٥٥، وخربوط، نحو ١١٥٦، وأرضروم، أي أي في وقت مبكر جداً، في جامع الأرتوكيين (٤) في مايافاريقين (سلوان الآن)، قد جرى توسيعها بشكل يسمح بتغطية الأرضية المحددة بتشابك ثلاثة أجنحة وثلاثة أروقة تبعاً الصيغة المعتمدة، واكن بعبقرية مختلفة تماماً، في أحد أجمل آثار الاسلام، وهو مسجد الجمعة في اصبهان.

والواقع ان بناء قبة ذات مستوى أعلى من مستوى الجناح يمكن اعتباره جمعاً بين المسجد ذى القبة الواحدة والمسجد الذى يرتكز سقفه على أعمدة (ادخال الأول فى الثانى). وهذه الصيغة، التي تجرى استعادتها بجسارة أكبر فى عام ١٣٧٦ فى مانيسا من جانب اسحق بك، أمير الصاروخانيين، سوف تؤدى الى انبثاق مكان عبادة مهيب لا تسمح قبته الضخمة ببقاء شىء غير جناح طويل عادى خلف

حائط الواجهة وجزأين جانبيين ينقسم كل منهما الى رواقين، وهي العناصر الباقية من الأجنحة الأربعة المتوازية والأروقة السبعة. على ان محاسن وتجديدات مانيسا كانت نتائجها أقل من نتائج الترتيب الثماني، الجديد تماماً، للأقواس وللدعامات التي تسند القبة: وسوف تجرى استعادة هذا الترتيب في عدد من أعظم الأعمال العثمانية الرئيسية.

وفى الفترة نفسها، يبدأ السلاجةة والسلالات التركية الحاكمة الأخرى فى الأناضول فى زيادة عدد القباب، خاصة فوق الأجنحة المحورية والمستعرضة لابراز اهميتها (جامع المليكتشى فى قيصرية، بداية القرن الثالث عشر، مسجد علاء الدين فى نجده، ١٢٢٣، جامع بورمالى مناره فى آماسيا، ١٢٤٤).

والواقع ان الاتجاه منذ ذلك الحين الى تغطية مجمل الحرم بالقباب، المستندة، شائها فى ذلك شأن القباب التى بنيت بالفعل بشكل أكثر تقتيراً، على تقاطع الأقواس، لم يكن غير استخلاص للاستنتاج المنطقى من هذه المحاولات الأولى. وسوف يحدث ذلك لأول مرة، إن لم نكن مخطئين، فى عام ١٢٧٦ فى مدرسة جوك فى آماسيا، إلا انه لا يبس انه قد وجد تطبيقاً له فى المساجد قبل مجيىء العثمانيين و، حتى نكون اكثر دقة، قبل تشييد جامع بورصا الكبير، الذى أنجز مون شك فى عام ١٣٨٩. والواقع ان هذا الأثر، الذى شيد بحس عظمة ومهابة ملحوظ، يمتد على مستطيل طوله ١٨٨ متراً وعرضه ٥٦ متراً، مقسم الى عشرين مربعاً باثنى عشرة عموداً ترتبط فيما بينها بأربعة اقواس حادة وتحمل أيضاً قباباً قطرها سنة أمتار ونصف متر، على مثلثات كروية بشكل عام، حيث تعتبر قبة الوسط فى الواقع كوة تعلو حرضاً أنيقاً متعدد الزوايا. والحال ان الارتفاع الكبير للجدران، والذى يعتبر منذ ذلك الحين واقعاً مكتسبا، وزخرفتها باقواس حادة تحيط بالنوافذ، والمئذنتين المخروطيتى الجذع المجاورتين الواجهة تسهم كلها فى أصالته القوبة.

وبعد ذلك بيضع سنوات، سوف يلتزم الاسكى جامع (الجامع العتيق) فى ادرنه (١٤٠٣ – ١٤٠٣) بالمبادىء نفسها، لكن قبابه سوف تتميز ببعد يمثل ضعف بعد قباب جامع بورصا، ١٣ متراً، وهو ما سوف يسمح بتقليل عددها الى تسع وذلك لأثر يتميز بحجم يكاد يكون مساوياً: والالغاء التالى الدعامات سوف يغير رأساً على عقب المجال الداخلى؛ وكذلك فإن الارتفاع الأعلى القباب الثلاث الجناح المركزى سوف يبدل المشهد الخارجى، ولاشك ان التقسيم الثلاثي لمكان العبادة والذي يحيل الى مخطط عزيز على الاسلام (وهو أيضاً تقسيم الكنيسة الايوانية الشكل) هو تقسيم عرضي.

أما الأوتشى شرفلى جامع (المسجد نو الشرفات الثلاث)، والذى بنى فى المدينة نفسها بين عامى ١٤٣٧ و ١٤٤٧، فليس دون صلات مع جامع مانيسا الكبير. كما يمكن اعتباره نتيجة تركيب يجمع بين تخطيطين، هما تخطيط المسجد نى القبة الواحدة والمسجد المتعدد القباب. والواقع ان القبة الرئيسية، جد المهيبة بالفعل بقطرها الذى يساوى ٢٤ متراً، تستند على مسدس (مثمن فى مانيسا) وتحتل مجمل الجزء المركزى أمام المحراب. وهى محاطة بملحقين، يلوذ كل منهما بقبتين أخريين أصغر حجماً، الأمر الذى يشير الى الارتياح الذى تسبب فيه التقسيم الثلاثي للجامع العتيق. أما الصحن الكبير المستطيل، المحاط بأريعة أروقة تحت عشرين قبة ذات أبعاد مختلفة، فهو يحاط، للمرة الأولى، بأربع مأذن نحيلة، وات ارتفاعات غير متساوية وذات أساليب متنوعة، حيث يعلو أكثرها ارتفاعاً عن الأرض بمسافة ٢٧ متراً. وتقدم الدعامات القوية للقبة الكبيرة والعناصر الصغيرة التي تتخذ شكل قباب والموضوعة فى الزوايا الأربع للسقف درساً لن ينسى. والواقع ان الأثر، المستند الى التقاليد (الملحوظة ايضاً فى البوابات الأمامية الكبيرة) والتجديدات، إنما يقدم وحدة جميلة، واحساساً معينا بالترتيب الداخلى و، بالرغم من ثقله، طابعاً تذكارياً ناجزاً.

والحال ان التخطيط المعتمد على تعدد القباب، والذى يتمثل عيبه فى الابقاء على دعامات مزعجة، لن يتلاشى بعد فتح القسطنطينية وحتى على الرغم من اعتماد حلول أكثر ابتكاراً وجسارة بكثير (مسجداً زنچرلى كويو، أواخر القرن الخامس عشر، وبيالى باشا، ١٥٧٣).

فهذا التخطيط، الاستثنائي في المساجد، سوف يجد تطبيقات عديدة في عمائر أخرى، وفي بعض الحمامات (بايزيد حمامي، تشينيلي حمامي، كيزلار أغاسي حمامي)، وفي عدة مستشفيات (مارستان مسجد بايزيد في اسطنبول) وخاصة فى البازارات المسقوفة (بيديستين) حيث سوف يكون صارماً. ونجد مثالين جميلين في بيد يستيني بازار اسطنبول الكبير (قابالي تشارشي) واللذين انشأهما محمد الثاني، حيث تعلى الأول خمس عشرة قبة وتعلى الثاني عشرون قبة، وفي بيديستين انقره، شبه المعاصر (وهو الآن متحف الآثار الأناضولية)، أو أيضاً في بيديستين ساراييڤو (١٥٥١). ومن المؤكد أن هذه الآثار، من حيث وظيفتها وبنيتها، وترتيبها الداخلي والخارجي، وارتفاعها الطفيف، يبس انها تقدم تركيباً مختلفاً؛ فهي تنتسب، الى حد معين، انتساباً جد وثيق الى الرواقات ذات القباب الصغيرة والتى تشكل واجهة المساجد أو التي سرعان ما سوف تحيط بصحنها؛ كما أنها تنتسب الى المدارس، التي تشكل سلسلة من الحجيرات التي تعلوها عقود على شكل قبة والموزعة حول حديقة صغيرة وترتبط بها عن طريق رواق أكثر تواضعاً، وإن كان مماثلاً لرواق المساجد، على ان تحليلها يثبت انها قد بنيت وفق المبادىء نفسها: تقسيم مجال محاط بمربعات صغيرة، تفصل بينها أقواس تستند الى دعامات وبحمل كل منها قية.

## محرسة مدرسة بورصأ

لقد بنيت مدارس عديدة وفق التقاليد السلچوقية في القرن الرابع عشر وفي بداية القرن الخامس عشر، لكنها قد تلاشت في جانبها الأكبر، أما المدارس الباقية

فى بورصا، يلديريم (١٣٣٩)، يتشيل (١٤١٥) ومراديه (١٤٢٦) فهى تقدم قدراً من الأصالة: اختفاء الايوانات السيميترية المميزة للمدرسة الايرانية، اضافة قاعة دروس تحت قبة، حجيرات تطل على الخارج عبر نافذة، الاستخدام المتزامن للحجر وللاَجر وفق الأسلوب البيزنطى، تبسيط شكل البوابة الأمامية.

ومن حسن الحظ اننا نحتفظ بمسجد - مدرسة خوداڤينديجار مراد الأول في بورصا (١٣٦٣ - ١٣٨٥)، الثرى في آن واحد من حيث التعليم والمحاسن. فاللقاء في مبنى واحد بين مكان للعبادة ومكان للتعليم، والذي لا يوجد فيه شيء غير عادى في العالم الاسلامي، يتحقق هنا على مستويين: فعلى الطبقة الأرضية، نجد المسجد وقاعات الدراسة، وفي الطابق العلوى، نجد حجيرات الطلاب. كما يحافظ التخطيط على الذكرى جد الواضحة لتخطيط المدارس الصليبية الشكل ذات الايوانات الأربعة (حيث يشكل الايوان قاعة نصف اسطوانية حادة مقفلة على ثلاث جهات ومفتوحة بشكل تام على الجهة الرابعة) والتي يواجه ايوانان منها الايوانين الأخرين، وهو التخطيط الذي كانت ايران قد فرضته، وإن كان قد تعرض لعدد من تقريباً آنذاك، ونرصد في ذلك تأثيراً لأوروبا : إذ يجرى تضييق ثلاثة من الايوانات الأربعة، حيث يجرى تضييق الايوان الذي يشكل مدخلاً بدرجة أكبر بكثير مما هو الحال مع الايوانين الجانبيين، بينما يجرى توسيع الايوان الرابع، خلافاً لذلك توسيعاً ملحوظاً.

ويجرى تحويل القاعة المركزية الى قاعة ذات قبة كما كان حالها بالفعل فى ظل السلاچقة مثلما نجد ذلك فى قونيه، فى مدرسة كاراتاى (١٢٥١) وفى مدرسة انچى مناريلى (١٢٦٠). اما أيوان المدخل، البالغ الضيق، فهو مسبوق بمجاز حقيقى، مسبوق هو نفسه بمجاز خارجى يذكر برواق الواجهة، لكنه هنا تخيم عليه قاعة الطابق العلوى. وأما الايوان الذى يواجهه، والذى يتميز بعمق كبير، شانه فى

ذلك شأن القبة، فإنه يشمل المستويين ويشكل قاعة الصلاة، وهو ينتهى بخرق مستطيل، بما يشكل اختزالاً لصدر الكنائس، حيث يقع المحراب. ويتميز الايوانان الجانبيان بحجم متوسط ويحيط بهما من اليمين ومن اليسار غرفتان (لاشك انهما يشكلان قاعتين للدروس) تأخذان جانباً من مشهدهما. وفي الطابق العلوي، يدور ممر حول القبة. ويجد امتداداً له في ممر ضيق، مشتق من البناء، يفضي الي غرفة صغيرة لا ندرى وظيفتها، وإن كانت تشكل مصلى صغيراً بلاشك. وتنفتح عليه، في اليمين ومن اليسار، اثنتا عشر حجيرة ذات نوافذ تطل على الخارج. ويحتوى الجزء الداخلي على سلمين ومجازين وخمس قاعات مستطيلة مقببة. ويبين رواق الطابق العلوي من الواجهة من خلال تركيب رائع لخمسة أقواس كبيرة حادة يحجب كل العلوي من الواجهة من خلال تركيب رائع لخمسة أقواس كبيرة حادة يحجب كل منها اقواساً حادة مزدوجة تستند على أعمدة ذات تيجان بيزنطية : وسوف نجدها فيما بعد في مدرسة أك في نجده (١٤٠٩). ويعتبر التأثير الايطالي هنا واضحاً، فيما بعد في مدرسة أك في نجده (١٤٠٩). ويعتبر التأثير الايطالي هنا واضحاً،

### الهساجد ذات التخطيط الهسمى بالتخطيط على شكل حرف T مقلوب

على أساس مخطط موجه مماثل لمخطط مسجد – مدرسة خوداڤينديجار بنيت المساجد المسماة بمساجد مدرسة بورصا أو أيضاً المساجد ذات التخطيط الذي يأخذ الشكل المقلوب لحرف T، وهي آثار تتميز بجمال بالغ الروعة، ومثيرة للاعجاب الشديد، وفريدة بصورة مطلقة في الفن الاسلامي ولن يكون لها أي مثيل تال. وتنبع شخصيتها القوية بشكل رئيسي مما تستمده من المدرسة الصليبية الشكل ذات الايوانات الأربعة، ومن وظيفتها، وهي وظيفة زاوية، تعتبر منشأة تبني لواحد أو لعدد من رجال الدين. والواقع ان المسجد بالمعني المحدد لا يحتل غير الأرضية المربعة، والمرتبة منذ ذلك الحين تحت قبة، وليس بعد تحت نصف اسطوانة، وتقع في مواجهة باب الدخول وتبني كلها على شكل نتوء بارز على مجمل المبني، وينتظم

هذا المبنى حول الجزء الرئيسى، وهو الصحن القديم المقبب، والذى يعتبر هنا غالباً أكثر انخفاضاً ويزين فى مركزه بفسقية؛ وقد جرى تحويل الايوانين الجانبيين هما أيضاً الى قاعات مقببة، متصلة أو غير متصلة بقاعات أخرى أو بردهات، حيث يتم الوصول اليها عبر ممرات ضيقة، وتؤدى دور غرف للايواء أو للعمل : فالمداخن التى توجد فيها تصلح دليلاً على ذلك. ويتألف الجزء الداخلى من بهو ينفتح على الرواق. وسواء كانت متساوية أم غير متساوية، فإن قباب القاعة المركزية وقباب قاعة الصلاة، شأنها فى ذلك شأن الجدران التى تدعمها، تتميز دائماً بارتفاع أعلى بكثير من ارتفاع قباب الملاحق (والمقامة أيضاً، أحياناً، تحت أسقف ذات شكل مائل). وهكذا فإن المبنى يبدو من الخارج فى صورة تقسيم ثلاثى يمكنه اعطاء الانطباع بوجود جناح مركزى يحيط به رواقان جانبيان، وهو ما لا يتطابق بطبيعة الحال اطلاقاً مع الواقع الداخلى.

والمثال الأقدم والأبسط في آن واحد لهذا الاتجاه المعماري الجديد يقدمه مسجد أورخان في بورصا (١٣٣٩)، إلا ان هناك أمثلة أخرى كثيرة أحدث له في المدينة نفسها كمسجد يلديريم بايزيد (١٣٩٥) والجامع الأخضر (يتشيل جامع ١٤٢٤) وجامع المراديه (١٤٢٦)، ومساجد في أماكن اخرى، كما في بلوقديڤ، في بلغاريا (١٣٨٩)، حيث يتميز مسجد مراد الأول، الذي يكرر بشكل بالغ الدقة في عام ١٣٨٨ في بيرجاما، بانسجام «جناحه» ذي القباب الثلاث وملاحقه المعقوده الضيقة. اما الجامع الأخضر فإنه يقدم التعبير الأكثر كمالاً عن ذلك الاتجاه، وذلك الضيقة. اما الجامع الأخضر فإنه يقدم التعبير الأكثر كمالاً عن ذلك الاتجاه، وذلك بفضل زخرفته الزاهية. والحال ان الرواق الذي جرى التخطيط له هناك لم يبن قط، الأمر الذي يبرز لنا المعالجة الفخيمة لواجهته ذات النتوءات الكبيرة وذات الزخارف المنحونة على المدخل الضخم ذي المقرنصات، والنوافذ والكوى. أما تربيعات قاشاني المحراب السامي، والذي يحمل توقيع قاشاني المعرم، وخاصة تربيعات قاشاني المواق السلطاني والأروقة الخارجية وعدد من

القاعات الجانبية فهى تلعب على جميع درجات اللون الأخضر واللون الأزرق المنوجة بالأبيض، والأصفر، والأسود، مع لمسات ذهبية، في تكوينات كتابية أو نباتية حيث تظهر مواضيع زخرفية صينية الأصل.

# مقدمة للعصر العظيم الفن في ظل محمد (الثاني) الفائح

بعد الاستيلاء على القسطنطينية، تصبح موارد الامبراطورية العثمانية ملحوظة وتصبح امكاناتها غير محدودة تقريباً. وتؤدى ضرورة اعادة الحياة الى بيزنطة وتأسيس عاصمة عظيمة للاسلام الى تشجيع نشاط معماري سوف يصبح كثيفاً في القرن السادس عشر على الأقل. وصحيح ان التراث السلجوقي سوف ييهت، لكنه سوف يواصل التعبير عن نفسه من خلال مدرسة بورصا، في حين ان المؤثرات الأكثر تبايناً سوف تتلاقى. وهي مؤثرات الامبراطورية المهزومة، وإن كان من المحتمل أيضاً ان تكون مؤثرات آسيا - من ايران الى الصين - ، بل ومؤثرات أوروبا التي تمارس فعلها من خلال الواسطة الايطالية. وهذه المؤثرات، المقبولة بشكل ناجز، سوف تسهم في تكوين مدرسة أصبيلة ذات قوة نادرة وتملك امكاناتها بشكل تام. وتقدم دمشق وخاصة تبريز فنوناً وفنانين، حتى معركة تشالديران على الأقل؛ كما يتواجد الفنانون في المدن الأبعد، خاصة مدن النهضة التيمورية، سمرقند أو هراة ومن آسيا الوسطى، بشكل مؤكد تقريباً، يجيىء عمل المصور العظيم محمد سياح كليم، المحفوظ في «البومات (مرقعات) الفاتح»، والذي يشير الى أصل أويغوري<sup>(٥)</sup> (وأيس الى سمات شامانية كما لا يكف عن تكرار هذا الادعاء). وهو يدل على اهتمام العثمانيين بالشرق الأقصى، والذي لن يتوقف، كما تثبت ذلك أيضاً المجموعة السلطانية العظيمة من السيلادونات والبورسلينات الصينية، وفي الغرب، يشجع محمد الثانى التبادلات الثقافية مع ايطاليا، ويدعو المصورين ماتيو دى پاستى في عام ١٤٦٥، وكوستينزو دى فيرار بين عامى ١٤٧٨ و ١٤٨٨؛ ويقيم چنتيل بيللينى في عاصمته مدة تزيد عن سنة، من سبتمبر ١٤٧٩ إلى اواخر عام ١٤٨٠ ويرسم صورته المحفوظة في القاعة القومية في لندن. ويزور فنانون عثمانيون البندقية، كسنان بك النقاش الذي يرسم، بقوة مقنعة حقيقية، صورة الفاتح، المعروفة باسم «الفاتح يشم الوردة» (معروضة في متحف طب قابى، المترجم).

وفى النصف الثانى من القرن الخامس عشر، إذا كانت بعض الآثار، كالتشينيلى كشك الذى سوف نرجع الى الحديث عنه، تؤكد أصولها الايرانية بنفس الشكل الذى تكشف به صورة «الفاتح يشم الوردة» عن مصادرها الايطالية، فإن صيغ مدرسة بورصا سوف تظل لها حيويتها لزمن طويل. والواقع ان المساجد ذات القبة الواحدة، التى لها صحن أو التى لا صحن لها، تعتبر آنذاك، بالتأكيد، الأكثر غزارة. فهى تكثر فى البلقان حتى منتصف القرن السادس عشر؛ فى سراييقو فى ١٥٠٧ و ١٢٥١ و ١٥٦٥، وفى تراقنيك فى ١٥٤٩، وفى فوتشافى ١٥٥٠، وفى موستارفى ١٥٥٧، وفى بيتولا فى ١٥٦٢. وهى ليست غير معروفة البتة فى الأناضول وفى القسطنطينية نفسها : مسجدا فيروز أغا، ١٤٩١، وداويد باشا، ١٨٤٥، ناهيك عن المساجد السلطانية التى سوف نتحدث عنها فيما بعد. ولا تُنسى المساجد ذات القباب المتعددة.

لكن الآثار الأكثر أهمية هي بلاشك الآثار التي تحافظ على التخطيط الذي يأخذ الشكل المقلوب لحرف T ، دون أن تتوصل الي تجديده. فهذا التخطيط هو التخطيط الذي سوف نصادفه، في الأقاليم، في مسجد أحمد باشا جيديك في أفيون (١٤٧٢)، وفي مسجد عيسى بك في سكوبيا (١٤٧٥)، وفي العاصمة، في

مسجد محمود باشا (١٤٦٢) وفي مسجد مراد باشا (١٤٦٥). وفي سكوبيا، نجد ان البنية، المبسطة، تختزل الى قاعتين تحت قبتين متطابقتين تحاذيان، على ما يزيد قليلاً عن نصف ارتفاعهما، ملحقين مقببين وجد منخفضين. وفي مسجد محمود باشا، تنفصل القاعتان اللتان تعلوهما القباب عن أروقتهما الجانبية (الواقع انها ثلاث قاعات تحت قباب صغيرة) بجدار سميك وبمجاز؛ ونجد ان رواقاً ذا خمس قباب، جد قريب من المجاز الخارجي، يسبق بهواً داخلياً، يشكل مجازاً حقيقياً. وغالباً ما تتالف المداميك من أحجار وقوالب آجر متناوبة التركيب، إلا اننا لا نجد شيئا جديداً هناك.

أما العمل الرئيسى الذى كان يمكن له أن يسمح لنا باصدار حكم منصف على الفن في ظل الفاتح، وهو الجامع الكبير الذى أمر بتشييده بعد وقت قصير من فتح القسطنطينية، فقد دمره زلزال لم يبق إلا على صحنه وملحقاته، ثم أعيد تشييده وفق تخطيط جديد في عام ١٧٧١. وكانت قبته التي تتوج حرمه ذات قطر لا سابق له قط عند العثمانيين – ٢٥ متراً – ؛ وكان كل ملحق من ملحقيه متوجاً بقبتين. ولم يكن هذا الترتيب مختلفاً عن ترتيب ادرنه، إلا من حيث استناد القبة المركزية على أربعة اقواس وليس على ستة، ومن حيث امتداد قاعة الصلاة، كما في بورصا، من حيث العمق، بقاعة أخرى محاطة أيضاً بأروقة جانبية وتلوذ بقبة نصفية. وهذه القاعة، جد المحيرة أيضاً، يمكن أن تكون استلهاماً لأيوان ايا صوفيا، إلا انها قد استخدمت على اية حال بالفعل كمصلى صغير في تيرفي بداية القرن الرابع عشر: الأمر الذي لا يثبت شيئاً بشكل محدد.

وحول مكان العبادة، تمتد، بحرص بالغ الجدة على الوضوح والنظام، بما يتعارض بشكل حيوى مع تبعثر آثار بورصا، الكلية الضخمة، سلسلة القاعات والرواقات المنفتحة على الأحواش والمغطاة بنحو خمسمائة قبة صغيرة. وهكذا

يتشكل، لاشك للمرة الأولى بهذه الدرجة من الكمال على الأقل، كُلُّ اثرى يجمع كافة الخدمات الدينية والاجتماعية والثقافية ويدرج المسجد في نسق معمارى حقيقى من الآثار الواطئة التي تبرز قيمته.

## مساجد بايزيد الأول

إن العمل العظيم الأول لبايزيد الأول هو كلية آماسيا، التي لم يبق منها غير المسجد والمدرسة، والتي كان ابن السلطان قد استكملها في عام ١٤٨٦. ويخضع تخطيط المسجد أيضاً التخطيط الذي يأخذ الشكل المقلوب لحرف T مع قبة تستند الى دعامات ثقيلة، وأروقة جانبية مغطاة بثلاث قباب صغيرة ورواق مغطى بخمس قباب، ولكن في منظور جديد: ايجاد اتصال أوسع بين ما كان في الأصل قاعات منفصلة وذلك سعياً الى توحيد المجال الداخلي من أجل حاجات الصلاة. ويختلف عن ذلك اختلافاً بالغاً النهج الذي اعتمده المهندس المعماري خير الدين بين عامى ١٤٨٤ و ١٤٨٨ في كلية ادرنة، والتي تجمع حول المسجد الكبير مدرسة ومستودعات ومطابخ ومخبزاً وقاعة لتناول الطعام ومستشفى ومصحة عقلية -نفسية، وهنا نجد أن المباني الملحقة، التي لها مائة قبة، تشكل كلاً رائعاً. والواقع ان المستشفى، البسيط، بل والصارم، والمزخرف بسلسلة من المقرنصات البالغة الجمال، والمصحة، التي يرتبط بها عن طريق فناء، انما يشكلان أكثر أجزائها توفيقاً. ويستشرف تخطيطها المسدس مدرسة آماسيا (١٤٨٨) ومدرسة رستم باشا في اسطنبول (١٥٥٠). ويعتبر المسجد مكعباً هائلاً من الحجر يطغى على قبة عرضها ٢١ متراً وارتفاعها ١٩ متراً، وهو تخطيط غير حاذق، لكنه ينعكس في النهر، حيث تندرج من جهة الحائط القبلي مدرستان جد واطئتين، بما يتمشى في آن واحد مع التخطيط ذي الايوانات الأربعة وتخطيط المساجد المتعددة القباب.

### تأثير ايا صوفيا

من المستحيل انكار ان كنيسة ايا صوفيا الضخمة والشهيرة قد مارست تأثيراً، حتى وإن كان هذا التأثير قد جاء متأخراً نسبياً؛ وسوف يدرسها سنان العظيم نفسه دراسة تتميز بالعناية، والحال ان هذه الكنيسة التي تعد رمزاً، في نظر الأتراك، للمسيحية وللامبراطورية البيزنطية، والتي لا يعرف لها مثيل من حيث الاتساع والجمال، والتي تقدم معالجة جد جسورة وجد حاذقة للقبة التي انكب العثمانيون على دراستها منذ أكثر من قرن، والواقعة في قلب عاصمتهم الجديدة نفسه، والتي لا تبعد أحياناً إلا مسافة عدة مئات من الأمتار عن المساجد التي سوف يشيدونها، لم يكن بالامكان أن تدعهم غير مبالين. وكان بناء أثر مساو لها أو حتى التفوق عليها هدفاً معلناً أو غير معلن. والواقع ان تربيتهم وايديواوچيتهم وميولهم قد جعلتهم مستعدين لذلك. وكانوا قد ورثوا من أقدم تقاليدهم التركية الفكرة التي تذهب الى أن الشكل الأمثل هو الدائرة المرسومة في المربع، القبة التي تعلو مكعباً، وإن الكون قد بني بهذا الشكل، وأن الزمن عبارة عن imago mudi، عن عالم صنغير. وكانت لديهم، مثلما كانت لدى البيزنطين، الرغبة في بناء أماكن عبادة تشهد على مجد الرب وعظمة الأمير، «ظله على الأرض»، مثلما كان الملك البيزنطي ممثله. وقد سعوا إلى بناء مساجد مناسبة لاجتماع الجماعة، وموحدة من الناحية الداخلية ومتحررة من كل دعامة.

على ان المسجد الكبير العصر الكلاسيكي ليس مع ذلك نسخة مكررة من الكنيسة البيزنطية. فالاختلافات أعظم من التماثلات. فكنيسة أيا صوفيا، التي افتتحت في ٢٧ ديسمبر ٣٧٥، تظهر في التاريخ بوصفها أثراً فريداً، يبدو أنه خلق من العدم تقريباً وإن يكون له مثيل تال في المسيحية الشرقية. والواقع انه لن يستعاد الحل الذي اعتمده المهندسان المعماريان اللذان قاما بتشييدها، أنتيميوس التراليسي وايزيدور الميليتي، والذي يتمثل في إسناد قبتها الضخمة، التي يبلغ

قطرها ٣١ متراً وترتفع عن الأرض بـ ٤٥ مترا(١)، من الشرق ومن الغرب، بنصف قبتين، ومن الشمال ومن الجنوب، بقوسين مقوصرين ممدودين على منصتين ضخمتين وتطوقان لوحة جبهة تخترقها نوافذ. ولم تكن أمنية چوستينيان، من جهة أخرى، هى ايجاد نموذج يحتذى، بل انشاء أثر لم يعرف العالم له مثيلاً قط منذ آدم ولن يرى له مثيلاً أبداً. وقد أنجزه وهلك فيه. وبعده، سوف تجرى العودة الى التخطيط البازيليكي ذى القبة، أو سوف يجرى اعتماد التخطيط ذى الصليب اليوناني والذي تستند فيه القبة – والتي لن يتجاوز قطرها بعد أبداً عشرة أمتار من الجهات الأربعة بعقود نصف اسطوانية ذات محاور رأسية، وهو تخطيط ليس بعيداً عن التذكير بتخطيط المسجد ذى الايوانات الأربعة.

وليس في العمارة العثمانية مسجد يتفوق على جميع المساجد الأخرى كما تتفوق ايا صوفيا توفقاً بالغاً على جميع الكنائس البيزنطية. فهناك، على العكس، ابداع نموذج أثرى يمكن استنساخه مرات كثيرة، بكل التنويعات المكنة، والذي يجرى استنساخه ما ان تتوافر لدى الدولة الامكانات المالية لذلك وكلما توافرت لديها.

ويتميز هذا النموذج على نحو خاص باستخدام قبة كبيرة وبتوحيد الحجم، ويتطابق الأجهزة الداخلية والخارجية، ويوقع الرشاقة والتدرج الهرمى. وتشبه القبة العثمانية القبة البيزنطية من حيث الخط، لكنها تشببها بشكل خاص من حيث تقنياتها المعمارية. إلا انه تجب الاشارة الى ان العثمانيين كانوا قد توصلوا تدريجياً الى بناء قباب عظيمة في عصر لم يكن بوسع بيزنطة، أو لم تكن تريد بعد، بناءها : ولنتذكر ان قبة الأوتش شرفلي جامع لها قطر يزيد عن ٢٤ متراً، أي بما يقل عن قطر قبة ايا صوفيا بسبعة امتار – وهي مسافة سوف تتطلب المزيد من الجهود لاجتيازها. لكن صورة المسجد الكبير الخارجية جد مختلفة عن الصورة

الخارجية للكنيسة، فالملمح الخارجي لأيا صوفيا كئيب نسبيا ولا يعلن البتة عن ترتيبها الداخلي : وبالرغم من المأذن التي أضافها الاسلام وحتى دون الدعامات التي حتمها ترسيخها، فإنها تعتبر ضخمة؛ وملمحها الهرمي، الطفيف الوضوح، لا يظهر إلا عبر نظرة جانبية.

والواقع ان المهندسين المعماريين في القرن السادس عشر، إذ يجربون جاذبية ايا صوفيا ويتعرضون لتأثيرها، ان يصبحوا مع ذلك ناسخين مقلدين. فهم سوف يؤولون التقاليد التي ترجع الى زمن السلاچةة ويظلون مخلصين لها، مثلما يحدث، كما ذكرنا بالفعل، بالنسبة لتخطيط الأقواس والعقود، وزخرفة المقرنصات، والتكوينات الهندسية والنباتية، وترتيب البوابات المهيبة التي تذكر، بالرغم من فقر زخرفتها المنحوبة، بأروقة خانات المسافرين الكبرى في القرن الثالث عشر. وهم أن يستخدموا أبدأ الفسيفساء الزجاجية، فقد كان من عادتهم تكسية الجدران بتربيعات القاشاني. ثم كيف يمكن لعمال أتراك، مرتبطين بتكوين حرفي يرث الأبناء عن الآباء ومنظمين في طوائف حرفية جد قوية، أن يصبحوا بيزنطيي النزعة؟ إن الافتراض الذي يتحدث عن تدخل يد عاملة غير تركية، على الرغم من كونه مغرياً، لا يصمد للبراهين التي تثبت ان المساعدين وحدهم هم الذين كانوا من أصل مسيحي: وبطاقات دفع أجور العمال في ساحة بناء مسجد السليمانية تعتبر حاسمة في هذا الصدد.

# مسجدا بايزيد الثاني وسليم الأول في اسطنبول

يعتبر مسجد بايزيد الثانى فى اسطنبول، والذى انجز فى عام ١٥٠٥، أول أثر يمكن رصد تأثير ايا صوفيا فيه بوضوح، وهذا المسجد هو المسجد الذى ساعد على تدعيم الفكرة التى تتحدث عن انتحال من جانب العثمانيين للكنيسة الجوستينيانية. وصحيح أن قبته، على الرغم من انها أصغر من قبة الكنيسة بكثير

(فقطرها يساوى ١٨ متراً)، تجد إطالة لها هي أيضاً في الشمال وفي الجنوب من خلال نصف قبتين؛ وأن ترتيب المجال يتحقق بروح جديدة في الفن التركي ومنبثقة، جزئيا على الأقل، عن بيزنطة. لكن المقارنة تتوقف هذا. فالمكعب المركزي الذي يدعم القية والدعامات القوية - الأقل توفيقاً من دعامات ايا صوفيا - التي تكفل رسوخها واندماجها في الكل، ماتزال قريبة من مكعب ودعامات مسجد البايزيدية في ادرنة. وتبدو القبة وكأنها منفصلة تماما عن جسم المبنى، بما يعلى من شأن الزخم الرأسى على حساب وحدة المشهد الخارجي؛ أما القباب النصفية، المنخفضة علاوة على ذلك، فإنها غير مرتبطة بها، بل تستند الى المبنى. كما ان الأروقة الجانبية، ذات الارتفاع البسيط، تتألف من جناحين يدعم كل منهما أربع قباب. ويوجد صحن نو أروقة، له عين ابعاد الحرم، ويمهد له، لكنه يبدو منفصلاً عنه بجناحين -- هما أيضاً تحت قباب - يشكلان امتداداً لقاعة الصلاة من جهة الشرق ومن جهة الغرب وتستند الى ظهريهما، في طرفيهما البعيدين، مئذنتان سيميتريتان يقسمان التكوين. وهذان الجناحان، جد المدهشين، يذكران بمدرستي البايزيدية في ادرنة المرتبتين عند الحائط القبلي، وقد بذل جهد، غير حاذق، وملحوظ وخاصة في بريجات الزوايا، لتدريج الأحجام، وأولى اهتمام كبير للزخرفة، وتخترق جدار الصحن درجتان من النوافذ وثلاث بوابات ذات كوى جانبية قريبة أيضاً من الأسلوب السلچوقي. وفي الداخل، تؤدي أعمدة الاستخدام الجديد ذات الرخام الصناعي الأخضر أو ذات الرخام الطبيعي الأحمر أو الجرانيتية الى إثراء تعدد ألوان الرخام وصنجات العقود، المتناوبة بين الأحمر والأبيض أو الأسود والأبيض، والتي كانت قد استخدمت بالفعل في مسجد الفاتح.

وبالرغم من خصائصه التى لا جدال فيها ومن ابتكاراته العديدة، فإن مسجد بايزيد، وهو عمل انتقالى، يجب اعتباره عملاً فاشلاً، نسبياً على الأقل، لأن مسجد سليم الأول الكبير، والذى أنجزه في عام ١٥٢٢ ابنه سليمان القانوني، يرجع الى التخطيط ذى القبة الواحدة لمسجد بايزيدية ادرنة. ولما كان المهندس المعماري

منشغلاً بالتغطية وحدها، فإنه يتوصل الى التوفيق بانسجام بين القبة الكبيرة التى يساوى قطرها ٢٤ متراً وجدران القاعة و ، بذلك نفسه، بين الحرم والصحن، إلا انه لكى يفعل ذلك، كان عليه التضحية بارتفاع المبنى، وإن كان يبدو أنه قد سعى الى التعويض عن ذلك بمآذن تعتبر ذات ارتفاع مبالغ فيه. وكان ذلك أيضاً عملاً شبه فاشل وقد بدا ان العمارة في مأزق: وكان لابد من ظهور مهندس معمارى عبقرى لاخراجها من هذا المأزق.

#### سنان

سوف يجد العثمانيون هذا المهندس المعمارى فى شخص سنان المعمار الذى سوف يستخلص النتائج النهائية للبحوث التى اضطلعت بها أجيال من الفنانين وسوف يؤسس الفن الكلاسيكى. وقد ولد سنان فى عام ١٤٨٩ قرب قيصرية، فى اسرة مسيحية بالتأكيد. أما انه لم يكن تركى الأصل، فإن ذلك لا يقلل أبداً من واقع انه كان يعبر عن العبقرية التركية وأنه كان، بالمعنى الكامل للمصطلح، عثمانياً. ويقال انه قد تم تجنيده فى صفوف الديائشرمه، فى عام ١٩٥١، وأنه، بوصفه جندياً، قد شارك فى حملة بلجراد فى عام ١٢٥١، ثم خدم فى أقاليم أخرى فى الامبراطورية، خاصة فى الشرق الأدنى العربى. وفى عام ١٥٣١، أتحرى فى الامبراطورية، خاصة فى الشرق الأدنى العربى. وفى عام ١٥٣٨، الدانوب، وقد شاهد السلطان أعماله، ومنذ ذلك الحين، انكب على العمارة، حيث بنى على حد سواء المساجد والأضرحة، والحمامات والمطابخ، وكان مجموع ما شيده نحو ١٣٦٠ أثراً. ووفقاً لكلامه هو نفسه، فإن ثلاثة أعمال تميز مراحل عمله: مسجدا شاه زاده والسليمانية فى اسطنبول ومسجد السليمية فى ادرنه — عمله الرئيسي وأحد الانجازات المتازة للعمارة العالمية، وكان عمره أكثر من ثمانين سنة عندما أنجزه.

وعلى الرغم من ان عبقرية سنان كانت عبقرية مبدعة من حيث الجوهر، فإنه لم يسع الى الأصالة بأى ثمن ولم يخش من استلهام التراث ومن تطبيق الصيغ التى أثبتت جدارتها، كما نرى فى مسجد جوزليقين فى القرم (٢٥٥٢)، حيث يستعيد، على نطاق أصغر، تخطيط مسجد الفاتح. على انه يجدد الفن تجديداً عميقاً، ويدشن الكلاسيكية العثمانية ويعطى للعمارة دفعة قوية تسمح لها بالبقاء بعد موته وذلك بالرغم من الانحطاط الذى يشتد فى جميع المجالات. لكن درسه سوف يكون بالغ القوة بحيث ان الأعمال، التى أصبحت عاجزة عن التحرر منه، سوف تنتهى بفقدان كل قوة ابداعية.

#### مسجد شاه زاده

في مسجده العظيم الأول، المبنى في عام ١٥٤٨، نجد ان سناناً، مستقيداً من دروس الماضي، بما في ذلك درس ايا صوفيا، يخلق في آن واحد العمارة الكلاسيكية وأثراً يكاد يكون غاية في الكمال. ولن يتبقى بعد سوى استغلاله وتحسينه والاستناد اليه لاتخاذ خطوات أخرى وتطبيق حلوله في آثار أكثر ضخامة. والواقع ان مسجد شاه زاده يعتبر متواضعاً نسبياً، حيث لا يزيد قطر قبته عن ١٩ متراً، بما يشكل تراجعاً عن قطر قبة مسجد سليم الأول؛ ويقال ان المسألة كانت مسألة تجريب(١٧). وفي اعتماده لنهج التغطية بقبة مستندة على نصفى قبتين، يتجه سنان الى دفعه الى نتيجته المنطقية النهائية باستخدام، ليس كوتين كرويتين، بل أربع، على شكل صليب، ويرجع من ثم الى التخطيط المستند الى محود مركزى. وتستند هذه المنظومة كلها على أربع دعامات مثمنة الأضلاع عند قاعدتها، واسطوانية ومضلعة في جزأها الأعلى وعلى أربعة اقواس كبيرة تنظم مجالاً داخلياً يتميز بمتفصلات راسخة ومحددة. أما الأحجام الخارجية، المرتبطة بشكل يثير الاعجاب، فهي تؤلف كلاً متماسكا. وعلى الرغم من ان الأثر

يعتبر مكعباً بشكل صارم حيث يبلغ طول الضلع ٣٨ متراً في مقابل ارتفاع مماثل عن الأرض، فإنه يعطى وقع شكل هرمى، وذلك جزئياً بسبب القباب الوسطى، خاصة قباب الأبراج الاسطوانية للزوايا والتي تتمثل وظيفتها في موازنة سطوة الأقواس. وتؤدى الرشاقة التي لا نظير لها حتى الآن للمئذنتين المزودتين بشرفتين، والنوافذ العديدة والأروقة الجانبية الطويلة التي تشكل زخرفة زاهية، الى الحيلولة دون أن يصبح هذا الأثر المعماري الصلب ثقيل الوقع.

وبالرغم من نجاحه، فإن سناناً يتخلى عن التخطيط المتمحور على مركز وذى انصاف القباب الأربعة. ونحن لا نعرف السبب فى ذلك بالضبط، وإن كان لاشك فى ان ذلك يرجع الى انه قد رأى ان القبة المركزية المدعومة من أركانها الأربعة تفقد بروزها وتخلع انطباعاً بالانخفاض على أثر يريد له أن يبدو مرتفعاً. وكان ذلك عيباً كان بالامكان تصحيحه. وسوف يجرى تصحيحه، ولكن ليس من جانبه، عندما تجرى استعادة تخطيط مسجد شاه زاده، في اليني جامع، الجامع الجديد، والجامع الأزرق، إن لم يكن عند تشييد مسجد الفاتح (الفاتح الثاني)، الذي يعتبر اجمالاً قليل التوفيق.

## مسجد السليمانية

بالنسبة لأجمل مساجد اسطنبول، مسجد السليمانية، الذي يبنيه بين عامى ١٥٥٠ و ١٥٥٧، يبدو ان سناناً يريد العودة الى حلول البايزيدية - ولنقل، إن شئتم، حلول اياصوفيا - باسناده قبة قطرها ٥٠، ٢٦ متراً وارتفاعها عن الأرض ٥٠ متراً على نصفى قبتين، وهو ينجح هنا في ما لم يتم احراز نجاح فيه قبل ذلك. وبدلاً من أن يقدم كلاً كئيباً ودون وحدة حقيقية، فإن مسجد السليمانية يبدو مفعماً بالوضوح وببساطة تحجب علماً عميقاً. وتتطابق ترتيباته الداخلية تطابقاً وثيقاً مع

تراكيب الجهاز الداخلى، الأكبر بكثير مما فى ايا صوفيا. والواقع ان القاعة المركزية، الفسيحة بشكل جيد، ترتبط بالملاحق بثلاثة اقواس، يدعمها عمودان من الرخام السماقى، لهما حنيات من الرخام الأبيض والأسود. ويمكن الوصول الى هناك عبر اربعة ابواب، تقع على أطراف الواجهات الجانبية، وعبر باب رئيسى، فى المحور، يتصل بالصحن. ويحصل هذا الأخير فى زواياه الأربعة على أربع مآذن مضلعة، لاثنتين منهما ثلاث شرفات، جد فارعة، وللاثنتين الأخريين شرفتان، أقل ارتفاعاً. أما الدعامات، التى تحيد ضغوط العقود، فهى مندرجة، من الداخل، فى الرواقات، و، من الخارج، فى مدرجى الأبهاء التى ينشر تنظيمها، المفعم بالقوة وبالتنوع، الاحساس بالسكينة وبالصفاء.

ويندرج مسجد السليمانية في أرض شاسعة مسورة (زيادية) تخترق أسوارها النوافذ، وفق ترتيب معروف منذ العباسيين (القرن التاسع) على الأقل وهو محاط مكلية رائعة ذات خطوط طويلة منخفضة تحفها قباب صغيرة ومداخن مرتفعة، ومبان تنفتح عبر أروقة على حدائق داخلية تذكر بالأديرة. وهذا التكوين البسيط والمخطط بشكل جيد، والذي يتميز بجمال ناجز، لا ينبيء بجديد بعد ذلك وسوف يستمر من ثم في التمتع بالاستحسان لزمن طويل. وسوف يولد شيئاً من الرتابة لولا التنويعات المرهفة على التفاصيل والتي سوف يجرى ادخالها عليه، وإن كان الأمر يحتاج الى قدر من الانتباه لرصده، وهو ما يستجيب كثيراً لمفهوم جد اسلامي عن الفن. وتقدم تكية المولوية أو دراويش قونية الدوارين مثالاً جميلاً لذلك حول قاعة اجتماع الزهاد والبرج السلچوقي المرتفع المزخرف بالقاشاني لضريح مؤسس الطريقة، جلال الدين الرومي.

وخلف مسجد السليمانية، نجد أن مكاناً مسوراً آخر، مستنداً الى حائط مكان العبادة الذى لا تحدد انتظامه هنا سوى دعامات المبنى غير المواربة، يخصص للجبانة التى نصادفها فى كل مكان تقريباً، ومنذ زمن بعيد، على مقربة من المساجد، وبين المقابر ذات الشواهد، ينتصب الضريحان اللذان بناهما سنان السليمان القانوني ولزوجته روكسلان.

### مسجد السليمية في ادرنه

فى مسجد السليمانية، تم تحقيق نقاء المشهد الخارجى والتطابق الحميم بين الخارج والداخل على حساب المجال الداخلى الى حد ما، وفى أواخر حياته، سوف يخفف سنان هذه العيوب فى أثر رائع، هو مسجد السليميه فى ادرنه (١٥٦٩ – ١٥٧٤).

وخلافاً لما جرت عليه العادة، فإن مسجد السليمية غير مصحوب بكلية. فالملحقان الوحيدان له كانا، في الأصل، مدرستين صغيرتين تقعان خلف قاعة الصلاة (كما هو الحال في البايزيدية في المدينة نفسها). وبعد سنوات قليلة من انجازه، نحو عام ١٥٨٠، سوف يتعين انشاء بازار لتمويل المبرة. وسوف ينفذ ذلك داوود أغا، تلميد سنان، بشكل رائع، دون الاساءة بأي شكل الى التكوين العام.

والواقع ان المسجد المنعزل بهذا الشكل، والذي ينهض على رابية صغيرة، والمتوازن بشكل ناجز، والذي يتميز بخطوط تقود النظر صوب رأسه، إنّما يحقق كما لا يفعل ذلك أي مسجد آخر صورة الجبل الكوني ويتجاوب مع المثل الأعلى لمهندسي القباب الذين يريدون أعطاء الانطباع بأنها تحلق في السماء. ثم ان المنارات الأربع، الضخمة دون أن يبدو انها كذلك، والتي تتميز برشاقة مدهشة، والمقامة على الزوايا الأربع للمبني وليس على الصحن، تلعب دور الدعامات وتوحي بأعمدة الكون الأربعة الموجودة في التمثيلات الرمزية. أما الصحن، حيث جرى إعداد قباب الأروقة إعداداً خاصاً، فهو في أن واحد مرتبط على نحو جيد بالحرم ومتميز بما يكفي عنه حتى لا يغير مشهده الخارجي.

وهذا العمل الذي لا نظير له، وهو ثمرة حياة ذات جهود متقدة، لم يجر الاضطلاع به دون دراسات تمهيدية. والواقع ان سناناً كان قد درس التخطيط الذي ارتأى اعتماده في حرمين في اسطنبول، اصبحا شهيرين بزخرفتهما، وهما المسجدان الصغيران الذي يحمل أولهما اسم رستم باشا (١٥٦٠) والذي يحمل ثانيهما اسم محمد باشا سوكوللو (١٥٧١)، واللذان يعتبر جد منسجم معهما؛ وسوف يستعاد، منذ عام ١٥٧٥، بالنسبة لمسجد عزب قابي في اسطنبول.

وعلى بعد مسافة قصيرة من قرن الذهب، في حي التجار والبحارة، جرى تشييد مسجد رستم باشا الجميل على طبقة أرضية جد مرتفعة (٦ أمتار)، كانت مخصصة لاستقبال السلع، وهذا المسجد، الذي يمهد له رصيف صغير جد بسيط ورواق، والمكسو بأحد أجمل تكسيات القاشاني في القرن السادس عشر، إنما يظهر بوصفه جزيرة صغيرة من الهدوء فوق صخب المدينة. ثم إن تألق الألوان والوحدة في تنوع المواضيع الزخرفية المختارة يضفيان عليه حميمية قصوى ويسمهمان في المزاوجة، في انسجام تام، بين الاحجام والخطوط المعمارية التي لم يجر من قبل قط الموائمة بينها بهذه الدرجة من الروعة.

والواقع ان التخطيط جد البسيط وجد العقلاني الى هذا الحد لمسجد رستم باشا هو نفس التخطيط الذي استعاده سنان في السليمية باتساع مختلف تماماً وبرغبة في التفوق أخيراً على اياصوفيا : فالقطر الذي يبلغ ٢٨ ، ٣١ متراً والذي سوف يعطيه لقبته، والأكثر الى حد ما من قطر القبة الجوستينيانية الذي يبلغ ٣١ متراً (والمعدل من جهة اخرى) ، يثبت ذلك. وهذه القبة الضخمة لا تستند بعد على أنصاف قباب، بل على ثمانية أعمدة مستطيلة ويتم استيعاب ارتفاعها في أن واحد بسلسلة من الأقواس وعقود الزوايا المتناوبة وبدعامات رشيقة تضبط ايقاع التكوين. وتبرز جبهاتها المتوجة على شكل هرمي فوق رقبة القبة وتعيد الخال الخطوط الرأسية التي كان هناك اتجاه شديد الى التخلي عنها. ولابراز القبلة على

نحو أفضل فى أثر متمحور على مركز، يجرى وضع المحراب فى صدر صغير، وهو حل نادراً ما اعتمده الاسلام (وان كان قد لوحظ بالفعل فى بورصا) غير انه جد موفق: فهو وحده الذى يمكنه أن يمنح مكان العبادة الاسلامى عمقاً لا وجود له فيه باتباع اى حل آخر.

### تراث سنان

قلما كان بالامكان قطع شوط أبعد من الشوط الذى قطعه سنان، لكنه ترك لخلفائه أعدداً كبيراً جداً من النماذج المعمارية التي يمكنهم العمل بالاستناد اليها. وسوف يفعلون ذلك غالباً بنجاح، دون أن يحاولوا شق طرق جديدة.

إن البنية المتعددة الزوايا التى تفرضها الأعمدة الثمانية فى السليمية، ولكن الملحوظة بالفعل قبل ذلك، سوف تستعاد غالباً، إما على نحو ما هى عليه، أى على شكل مثمن زوايا، أو بالرجوع الى المسدس، وإن كان دائماً بأربعة أجزاء — على أربع زوايا — لا يسعنا الجزم بتسميتها بعقود زوايا أو بأنصاف قباب، كما هو الحال فى الإسكى والده جامع الذى يرجع الى عام ١٥٨٣، وفى الينى والده جامع فى أوسكودار الذى يرجع الى عام ١٧١٠، وفى مسجد أيوب الذى يرجع الى عام ١٨٠٠، وهو مسجد عتيق أعيد تشييده قرب قبر أحد صحابة النبى، وهو (ابو) أيوب (الأنصارى)، الذى قتل فى الزمن الغابر عند أسوار القسطنطينية. وفى هذين المبنيين الأخيرين، فإن التأثير الأوروبي، على الزخرفة على الأقل، فى عصر يهيمن فيه بلا منازع، لا يمكن أن يكون أكثر وضوحاً. وفى المساجد الصغيرة العديدة، التى تستلهم ايضاً نموذج مسجد السليمية، نجد ان أنصاف القباب والأقواس يتم استخدامها بحرية على نحو تناوبي فى تكوينات حاذقة ومفعمة والأقواس يتم استخدامها بحرية على نحو تناوبي فى تكوينات حاذقة ومفعمة بالحياة، تولد احجاماً متباينة وترتيبات غير متوقعة غالبا المجال.

اقد قلنا ان تخطیط مسجد شاه زاده قد اتبع فی عدة مساجد کبری، فی مسجد السلطان أحمد وفي اليني جامع وفي مسجد الفاتح الثاني، والواقع انه قد اتبع ويشكل حاذق. ولاشك ان المسجد الأزرق أو مسجد السلطان أحمد هو أشهر مبنى اسلامي في اسطنبول و ، اذا لم يكن الأجمل، فإنه الأكثر بهاءً على الأقل. كما انه المبنى الأوسيع: فهذا المسجد الذي يقع على ساحة الخيل البيزنطية، والذي يطل على بحر مرمرة، يبلغ عرضه ٦٤ متراً ويبلغ طوله ٧٢ متراً، دون حساب الصحن الذي يضاعف مساحته، ويعلو عن الأرض بمسافة ٤٣ متراً. وقد بناه مهندسه المعماري، محمد أغا، بين عامي ١٦٠٩ و ١٦١٧، باستخدام أقواس عظيمة لاسناد قبته على أربعة أعمدة ضخمة وهي قبة يزيد قطرها عن ٢٣ متراً بقليل تدعمها أربعة أنصاف قباب، تسندها هي نفسها ثلاثة عقود زوايا ذات أبعاد أقل، ويزيادة عدد الأحجام المعقوفة. وقد أنجز بذلك خطوة أخرى في الترتيب التدريجي والوقع الهرمي. والواقع ان المنارات الست - والتي تشكل تجديداً شبه مطلق في الفن الاسلامي لم يستخدم يمثل هذا العدد الكبير إلا في مكة - ، والنوافذ التي تأخذ شكل عقد كامل والموزعة على خمس درجات من الارتفاع، والبريجات ذات القباب إنما تكثف زخمه. أما الداخل، المغمور بالنور، فهو مزخرف فى الجزء العلوى بالرسوم (التي جرى ترميمها مؤخراً) وبنحو ٢١٠٠٠ تربيعة خزفية مزخرفة بالزهور الزرقاء والخضراء والحمراء والسوداء وبباقات مضمومة من الورد.

أما الينى جامع (الجامع الجديد) الذى يكاد يشمل قرن الذهب، والذى جرى تشييده بين عامى ١٥٩٧ و ١٦٦٣، فهو لا يبدى قدراً كبيراً من الروح الابداعية، لكنه يحتفظ بمظهر مهيب على الرغم من أبعاده الصغيرة. وقد كان محاطاً بكلية، أكثر ارتفاعاً من الكليات الأخرى، لا يبقى منها غير البازار المصرى (مصر تشارشى)، وهو بناية مقببة جميلة، ذات طابقين وممرين لهما خطوط عمودية،

والجناح السلطاني المرتبط بالمسجد عن طريق رواق، وهو عمل أصيل وجميل يزين كلاً رائعاً مكسواً بالخزف.

إلا أنه ربما كان المخطط القديم المسجد ذى القبة الواحدة، وهو المخطط الذى يتمتع بالحظوة دائماً وأبداً، هو الذى يوظف على أحسن نحو المهارة التى المعماريون العثمانيون فى فن القبة. والثورة التى حوات هذا المخطط فى القرن السادس عشر هى أيضاً من عمل سنان. فالواقع أن سناناً، ادراكاً منه لتعذر ربط الحجم نصف الكروى القبة بالحجم المستطيل القاعة، قد تخلى بشكل خالص وبسيط عن هذا الأخير وارتأى اسناد شكله شبه الكروى على أربعة أقواس عظيمة تستند على أعمدة زوايا المبنى وحدها. وهكذا تصبح الجدران أشبه ما تكون بستائر تخترقها نوافذ لا حصر لها وليست لها بعد أية وظيفة حاملة. ومنذ مسجد محرمه سلطانه، فى حى ادرنه قابى فى القسطنطينية، فى عام ١٥٥٧، أتقن بشكل كامل مشروعه: فالملاحق الوقورة الى أقصى حد ممكن والمفتوحة بشكل واسع على كامل مشروعه: فالملاحق الوقورة الى أقصى حد ممكن والمفتوحة بشكل واسع على الجناح المركزى تشكل معه مجالاً داخليا واسعاً و ، من الخارج، تبرز الأقواس. وسوف تبقى مساجد جد عديدة على هذه الصيغة، وذلك غالباً باحتواء أجهزة طفيلية كالواجهات، وذلك حتى العصر الحديث، كما هو الحال فى نصرتية طب خانه (١٨٢٢)، احد أفضل أمثلة الأسلوب الامبراطورى، ومسجد دولماباختشى خانه (١٨٢٦)، احد أفضل أمثلة الأسلوب الامبراطورى، ومسجد دولماباختشى خانه ويداً والذى أنشىء فى عام ١٨٥٤.

وبين عامى ١٧٤٨ و ١٧٥٦، سوف يبنى آخر عمل عظيم من أعمال العمارة الدينية العثمانية تحت قبة واحدة، وهو مسجد نور - اى عثمانية. ففى هذا المنتصف للقرن الثامن عشر، يصبح التأثير الأوروبي ملحوظاً، إلا انه يبدو انه قابل للاحتواء ولا يبدو من غير المعقول توقع تجديد، جد ضرورى، للفن العثماني. وتبدو الزخرفة باروكية بشكل سافر، لكنه باروك صار اسلامياً. ويملك المعماريون دائماً

معارف تقنية فعلية – كما يثبت ذلك اتساع القبة، التى تغطى دائرة قطرها ٢٥,٧٠ متراً، وتبديد ضغط الأقواس بدعامات على الزوايا وبجناحين مستطيلين في الركنين الجنوبي – الشرقي والجنوبي – الغربي. وهم يتميزون بروح ابداعية عند بحثهم عن صيغ جديدة – الصحن الذي يأخذ شكل نصف دائرة غير منتظمة، ضيقة الى حد ما، لكنها ذات طابع شاعري قوى – أو مجددة – الصدر الذي يحتوي المحراب، والذي كان قد اختفى منذ السليمية. كما ان بوسع الخصائص الايجابية أن تدفعنا الى نسيان العيوب الطفيفة : رداءة دمج الصحن بالكل، أو أيضاً التصور جد الهزيل عن الأعمدة المقامة على الأروقة الخارجية من الجهة الشرقية أو من الجهة الغربية.

أما المثال الأقل توفيقاً، ولكن المهم مع ذلك، فهو مثال مسجد لاله لى فى اسطنبول الذى شيده المهندس المعمارى طاهر أغا (١٧٥٩ - ١٧٦٣)، والذى دمره زلزال وأعيد تشييده فى عام ١٧٨٣، حيث تستند القبة على أعمدة موزعة على شكل مثمنات كما فى مسجد السليميه، دون أن يجيد تماماً تبنى الباروك كما ان مسجد الفاتح الجديد (الفاتح الثانى) الذى شيده المهندس المعمارى نفسه، والذى يتميز بثقل بالغ ولا يتمتع بزخم رأسي أو هرمى، قد أساء تبنى الروكوكو.

## الأشكال الأخرس للفن

## البيت العثمانى

لا يبقى اليوم الكثير من التكوينات الحضرية السليمة القادرة على اعطاء فكرة عن المدينة العثمانية القديمة، والمساجد الكبرى نفسها تفقد جانباً من رونقها عندما تطغى عليها العمارات الحديثة، أما في الماضي، وحتى عهد قريب، فقد كانت تهيمن بشكل واسع على مدينة تمتد طولاً بأكثر من امتدادها ارتفاعاً، لانها لم تكن غالباً ضمن أسوار.

وبيدو ان البيوت قد شيدت هناك بشكل عشوائي داخل حدائق صغيرة مسورة، مع واجهات ممتدة على طول ممرات غير مستقيمة البتة. بنا كانت تبنى من طابقين (فوق قاعدة صلبة) من الخشب، أو بالاعتماد على هياكل خشبية مكسوة بمواد متباينة، وتلون بالوان زاهية أو رقيقة، تحت أسقف ذات ميل بارز، بأحجام على شكل خرجات وبنوافذ عديدة تطل على الخارج، فإنها تقدم نموذجاً مستحدثاً للسكن، جد مميز شانه في ذلك، مثلاً، شأن البيت الروماني أو البيت الصيني، وشاذاً بالكامل في العمارة الاسلامية. وهذا النموذج للسكن والذي يبدو أنه يتشكل شيئاً فشيئاً لكي يصل الى تمامه في القرن الثامن عشر، والذي يشمل نطاق توسعه الأراضى الأوروبية للامبراطورية العثمانية وجزءاً من الأناضول، شمال خط يمتد من ازمير الى أرضروم، إنما يتحدد بالتراكب على مستوى الخدمات ومستوى الشقق السكنية، وبالتوزع حول صوفا مركزية، وهي نوع من بهو أو من صالون يعتبر مكاناً للقاء والحياة المشتركة. وبالرغم من هذه الخصائص الحاسمة، فإنه لا يتبع نموذجاً واحداً، بل يتمتع بقدر كبير من حرية التكوين وهو ما يضفي عليه جانباً كبيراً من جماله ومن جاذبيته. وهو نموذج بيوت أكثر فخامة، تعتبر قصوراً صغيرة حقيقية مشيدة على ضفاف الماء، خاصة على ضفاف البسفور، تسمى بالياليات، التي تعتبر عادة استراحات ثانوية

وتتمحور زخرفتها بشكل خاص على الأرضية، المغطاة بالطنافس، وعلى الأسقف، المزخرفة بشكل ثرى، لكن الجدران المزخرفة بالكوى غالباً ما تكون مزينة بالرسوم. وبالرغم من الحرائق التى دمرتها، تبقى منها أمثلة لا تحصى فى مجمل المنطقة المحددة أعلاه، في اسطنبول، وفي ادرنه، وفي بورصا وربما أيضاً في المدن الصغيرة، بلوثديث وأورهيد وكاستوريا وساراييثو وبيرات في البلقان، وأفيون وقولا وبيرجى وصفرانبولو في الأناضول و ، وخارج هذه المنطقة، في أنطاليا مثلاً.

### العمارة المدنية

كانت مناهل المياه وفيرة في المدن، فهي تأخذ شكل منشأت مستقلة في أحواش المساجد (شالديروان) وفي الساحات وفي تقاطعات الشوارع (تشيشمه) أو شكل هياكل معمارية مستندة الي جدران العمائر العامة (سبيل). وفي زمن مراد الرابع (١٦٢٣ – ١٦٤٠)، كان عددها أكثر من عشرة ألاف في اسطنبول، ويبدو ان عددها يتزايد أيضاً في عهد أحمد الثالث، في مستهل القرن الثامن عشر. والي ذلك العهد يرجع أكثرها جمالاً وأكثرها فخامة، حيث تأخذ شكل أكشاك ذات افريز مع سقف هرمي الشكل ويريجات ذات قباب، جد جذابة ومزخرفة بشكل فائق الجمال (أسبلة احمد الثالث، ١٧٧٨، وسبيل طب خانه، ١٧٣١، المجاور لأيا صوفيا، والأكثر توفيقاً، وسبيل عزب قابي، ١٧٧٧).

وكان لكل حى حمامه أو حماماته، الرجال والنساء، وهى أماكن لقاء يقضى المرء فيها ساعات طويلة الراحة ولتجاذب اطراف الحديث. وقد أسهمت وخليفتها الاجتماعية في الاعتناء بها واضفاء طابع باذخ عليها. والواقع ان أعظم المهنسين العماريين، ومن بينهم سنان، لم يستنكفوا عن تشييدها (خاصيكي حمام في السطنبول، ١٥٥٣، وهو مبنى طويل يمتد على مساحة ٧٥ متراً ويتميز بأحجام جيدة التوزيع). وشائها في ذلك شأن الحمامات الأخرى في العالم الاسلامي، والتي تلاشي أغلبها، فقد حافظت على تراث الحمامات الرومانية، حيث توجد حجرة لتغيير الثياب، وقاعة ساخنة وقاعة باردة -الحمامات الرومانية، حيث توجد حجرة (apoditarium, caldarium, tepi) وهذه الحمامات، المكسوة بالواح من الرخام، كانت مغطاة بقباب واسعة غالباً، تبرز منها مجامر زجاجية تنيرها (إن حمام مدفاء دمرداش، في بورصا، غالذي يرجع بلا ريب الى زمن بايزيد الثاني، له قبة قطرها ١٦ متراً). وأشهر الحمامات هي حمامات بورصا، التي جددت مراراً (ايسكي كاپليجا، نو السيوليات

البيزنطية، والذي بنى في عهد مراد الأول، والينى كاپليچا الذي يرجع الى عام ١٥٣٣)، وربما يليها شهرة، علاوة على الخاصيكي حمام الذي بناه سنان والذي أشرنا اليه بالفعل، حمام توكات، الذي يرجع الى عام ١٤٢٠، وحمام بودابست، الذي يرجع الى عام ١٤٠٠، والذي عليه اسم الذي يرجع الى عام ١٥٠٦، والذي اعجب به (المؤرخ) أوليا شلبي وأطلق عليه اسم «الحمام ذي الأعمدة الخضراء»، اشارة الى أعمدة الرخام السماقي الثمانية التي تحيط بالحوض.

أما خانات (المسافرين) المدينية، كتلك التى نصادفها على الطرق، خاصة الطرق المؤدية إلى أوروبا (كما في كوتشوك تشيشمه، لوليبورجاز، هرمنلي)، فقد كانت غالباً بنايات ضخمة (ان الكيركيتشيلير خانى، الذي يرجع الى عام ١٤٦٨، والذي يتميز بحجم غير عادى، كانت به ١٧٦ غرفة والذي دمره زلزال عام ١٨٩٨، والذي يتميز بحجم غير عادى، كانت به ١٧٦ غرفة موزعة على طابقين حول صحنين واسعين). ولما كانت تخطط لتلبية اعتبارات عملية أكثر منها فنية، فإنها لا تبدى الخصائص المعمارية الرفيعة للخانات السلجوقية، وذلك بالرغم من الجودة المتكررة للقباب، ورصانة العقود الصغيرة، حيث تستند أعمدة الطابق العلوى على جبهات أقواس الأرضية. وقد عانت كثيراً من تقلبات الزمن، لكن الخان الذي اعتبر الأجمل بينها، الوالدة خان في اسطنبول (مستهل القرن السابع عشر)، يمارس مع ذلك غواية أقل من اليني خان (أواخر القرن السادس عشر)، وائل القرن السابع عشر)، الذي يقع في منتصف الطريق بين توكات وسيواس، أو الكورساميلي خان في سكوبيا (القرن السادس عشر) أو خان أولوكيشلا، الذي يرجع الى عام ١٦٦٩.

أما الجسور كلها تقريباً فهى رائعة، وبوسع المرء أن يتساءل عما اذا كانت الموهبة والخيال الخصب اللذان أبداهما دائما المعماريون الأتراك فى تشييدها إنما ينجمان عن واقع ان أية ضرورة شعائرية أو ثقافية لم تكن تعترض سبيلهم. ففى

مواجهة مشكلات تقنية صرفة، سوف يتمكنون من حلها باستانية تامة للتوفيق بين الرسوخ والجمال: جسر موستار الذي شيده خير الدين في منتصف القرن السادس عشر، جسر پريسنافي فيسجراد، الذي شيده سنان، جسور فاردار في سكوبيا، وكوزيا في ساراييڤو، ويويوك تشيشمه،

وقد شيد العثمانيون المئات من الحصون ذات الهيكل القليل الأصالة، حيث ان فن التحصينات الذي يلبى في كل مكان احتياجات واحدة قد قدم حلولاً متطابقة بشكل محسوس في الغرب كما في الشرق البيزنطي والاسلامي. ولاجدال في ان الحصون الأشهر والأكثر روعة هي الحصون التي شيدت على الضفتين الآسيوية والأوروبية للبسفور في عام ١٣٩٥ (والتي جرى توسيعها فيما بعد) وفي عام ١٤٥٢ والتي تحمل أسماء حصن الأناضول (أناضولو حصاري) وحصن روميليا (روميلي حصاري). كما يمكننا أن نشير في اسطنبول الي حصن الأبراج السبعة (يدي كولي)، والذي بناه محمد الثاني في عام ١٤٥٨ بالاعتماد على الأسوار البيزنطية والذي لا نتبين جيداً الهدف الأول من وراء تشييده.

#### الغن الجنائزس

على الرغم من وجود جبانات شاسعة، فإن المقابر لا تراعى مجال الأحياء ويصطدم المرء بها فى منعطف الطرق، على ان الأضرحة (تربه)، فى المدينة، تتجمع أساساً حول المساجد. وعلى الرغم من ضخامتها، فإنها لا تتميز البتة بالضخامة التى تعطيها لها آسيا الوسطى وبدرجة أكبر هند المغول الكبار، حيث يجرى التمسك بالأبعاد المحددة لها منذ نهاية القرن العاشر.

وعلى الرغم من ان الاضرحة العثمانية تستثير اعجاباً اجماعياً، خاصة بعد تدخل سنان الذي اشتهر بالتفوق في هذا المجال، فإنها ليست لها أهمية الأضرحة

السلچوقية التي تعتبر مستمدة منها. فلما كانت لا تبقى لاعلى ما تتميز به من اتقان، ولا على ما تتميز به من سعة الخيال، ولا على ثرائها الزخرفى، فإنها لا تقدم مثل هذا التنوع في النماذج. والواقع اننا يمكننا أن ندع جانباً سلسلة جد شاذة من الأبنية الصغيرة غير المسورة، والمغطاة بقبة تستند على دعامات مرتبطة باقواس حادة أو على شكل عروة سلة، وذلك على الرغم من ان هذه السلسلة لا تفتقر الى الأهمية؛ وهذه الأبنية الصغيرة المعروفة منذ النصف الأول للقرن الرابع عشر في إزنيق (تربة حاچى حمزة وتربة يعقوب شلبي)، تشهد انتشاراً واسعاً في القرنين الرابع عشر والخامس عشر، خاصة في البلقان (أضرحة تراڤنيك وساراييڤو).

ومنذ مدرسة بورصا، يصبح تطور الفن الجنائزى محسوساً. فهو يمس بالدرجة الأولى الغطاء الذى كان، فى عهد السلاچةة، على شكل قبة تحت طاسة هرمية أو مخروطية الشكل، ثم التخطيط الذى يعلى من شأن مثمن الزوايا والأضلاع الأثنى عشرة، وبشكل أكثر ندرة، الدائرة والمربع، ثم كذلك الانارة، جد الواهنة، والتى تتم من خلال نوافذ ضيقة، وأخيراً الزخرفة المنحوتة المركزة على الكوى. وكانت القباب قد بدأت فى فرض نفسها، وتم التخلى عن التخطيطات الدائرية والتخطيطات المعتمدة على اثنى عشرة ضلعاً للاتجاه الى تخطيطات مربعة الزوايا أو مسدسة الزوايا أو مثمنة الزوايا، وجرى فتح نوافذ عديدة وواسعة، وأصبحت الزخرفة المنحوبة نادرة بينما ازدهر التصوير والخزف على مجمل وأصبحت الزخرفة المنحوبة نادرة بينما ازدهر التصوير والخزف على مجمل بورصا، والموجودة فى حديقة تظالها الأشجار، والمبنية بمداميك تتناوب استخدام الحجر والآجر، إنما تقدم مجموعة متنوعة كاملة من الاجتهادات العثمانية الأولى. وأياً كان الأمر، فإن أشهر ضريح، فى القرن الخامس عشر، هو الضريح الأخضر (ييشيل تربه، ۱۲۲۱) فى بورصا، الذى يتميز بتخطيط مثمن الزوايا، حيث نجد أن

الغطاء، وهو عبارة عن قبة شبه مدببة مستندة الى رقبة مرتفعة بشكل غير عادى (٥٧، ٤ امتار) يواصل الاشارة الى التقاليد الموروثة، بينما نجد ان التزيين الرائع بالقاشانى الذى يغطى الواجهات الداخلية والخارجية يشير الى مفاهيم زخرفية جديدة. ويثبت باب من خشب شجرة الجوز يتميز بتزيينات هندسية الشكل ويحمل توقيع فنان من تبريز، إن كانت هناك ضرورة للاثبات، وجود تدخل ايرانى.

والواقع ان الضريح العثماني في العصر الكلاسيكي كما يبنيه سنان هو بوجه عام اوسع الى حد ما من الضريح الذي بناه أسلافه وغالباً ما نجد ان أضلاع قبته شبيهة بأضلاع القاوون. وهذا الضريح المقسم الى طابقين لا يستجيبان لأية متطلبات معمارية، أو المحاط برواق ذي أعمدة تدعم الأسقف المائلة التي تخترق خطه (ضريح سليمان القانوني)، ينفتح عبر بوابة على افريز. ولما كان مكرراً في عدد جد كبير من النماذج، فإنه يستثير بشكل خاص اهتماماً عظيماً من حيث زخرفته الخزفية (ضريح سليم الثاني وضريح مراد الثاني)، لكنه لا يفتقر مع ذلك الى محاولة كسر الرتابة اعتماداً على النتوءات أو الكوى الصماء (ضريح محمود باشا، ٣٦٤) أو التعاريق أو أعمدة الزوايا الغائرة أو قواعد النصب (ضريح خسرو باشا، وهو من عمل سنان، ه١٥٥). ومن الناحية المعمارية، فإن الضريح خسرو باشا، وهو من عمل سنان، ه١٥٥). ومن الناحية المعمارية، فإن الضريح الكثر توفيقاً هو ضريح محمد شاه زاده، الذي بناه أيضاً سنان في صحن المسجد الذي يحمل الأسم نفسه : فحجمه منسجم وتوازنه تام والنافذتان الموجودتان في كل درجة من كل واجهة من واجهات المثمن تضفى عليه كثافة وكمالاً.

## القصر

إن فكرة الاسلام الأساسية التى تذهب الى ان العمل ليس له دوام لا تأخذ بعدها الكامل في مجال الفن إلا مع القصور، فهذه القصور، العديدة والباذخة،

والتى تتميز غالباً ببذخ يفوق الوصف، إنما تشيد دون اهتمام بمتانتها، وذلك رغبة فى التمتع بها بسرعة. فكل أمير يفكر فى تأكيد عظمة عهده بهجر مقر أسلافه لانشاء مقر جديد. وهكذا فإننا لا نحتفظ إلا بعدد قليل من القصور الاسلامية القديمة التى لا تمت بصلة الى الأركيولوچيا. والقصر الكبير الوحيد الموجود السابق على القرن السادس عشر هو قصر الحمراء فى غرناطة والذين يدين ببقائه، على ما فى ذلك من مفارقة، لاعادة الفتح المسيحية، والتى كانت من جهة أخرى جد مدمرة الفن الاسلامي الاسباني. وليس هناك ما يدعو الى الدهشة تجاه عدم بقاء شيء من قصور بورصا وادرنه أو من القصر السلطاني الأول فى القسطنطينية. ومن ثم فمما له قيمة ثمينة اننا نحتفظ بشواهد غير تافهة ترجع الى القرن الخامس عشر.

فقصر تشينيلي كشك (الكشك نو الزخارف الخزفية)، والذي شيد في عام ١٤٧٧، يحمل أيضاً بشكل بالغ العمق علامات أصوله الايرانية. ولما كان مرتباً على مستطيل قريب من المربع، فإنه يقدم على طابقيه ترتيبات شبه متطابقة : فالجزء الأوسط الذي يأخذ شكل صليب تحت قبة يجد امتداداً له في ثلاث قاعات ومدخل، تعتبر وريثة للايوانات القديمة، أما الجزء السفلي، المكسور الزوايا، فهو يبرز الى الخارج. وتحتل أربع غرف أخرى الزوايا الأربعة. وكلها مكسوة، حتى ارتفاع ثلاثة أمتار عن مستوى الأرضية، بالزخارف الخزفية التي تمنح القصر اسمه. اما رواق الواجهة نو الأقواس الحادة المنخفضة والمستندة الى أعمدة مثمنة رشيقة، وهي نسخ حجرية من عمارة خشبية معروفة في آسيا الوسطى، فهو اضافة تالية، من الأرجح انها ترجم الى القرن الثامن عشر.

### طب قابی

لاشك ان الموقع الاستثنائي الأكروپول البيزنطي القديم، على ذروة تهيمن على قرن الذهب وبحر مرمرة، هو الذي سمح، لافتتان السلاطين به، بالتطور المتواصل ويبقاء مجمع القصور الضخم المعروف باسم قصر طب قابي.

إن قصر طب قابي، الذي يغطي مساحة ٧٠٠٠٠٠ متراً مريعاً، قد جرى البدء في تشييده في القرن الخامس عشر ولم يتوقف العمل على تطويره حتى القرن التاسع عشر. ولذا فإنه يسمح لنا بأن نتتبع على مدار اربعمائة سنة تطور العمارة المدنية والزخرفة العثمانية. وإذ تفصله عن الشاطىء الأسوار البيزنطية، فإنه ينفصل عن المدينة بسور تركى، طوله ١٤٠٠ متراً ومستند الى الأسوار الأولى ومدعوم بثمانية وعشرين برجاً. ويتم الوصول اليه عبر سبعة ابواب عظيمة، حيث نجد ان الباب الرئيسي، باب - اي همايون، وهو أشبه ما يكون بقوس نصر شيده محمد الثاني، غالباً ما يبدو اليوم معدلاً وفاقداً لشكله الاصلى، ينفتح على مداخل اياصوفيا. وهو يطل على ساحة، طولها نحو ٣٠٠ متراً، حيث لا توجد غير كنيسة سانت - ايرين ويوجد في طرفها الأقصى باب ثان، من عمل سليمان القانوني، هو باب الوسط (اورطه قابي) أو باب الخلاص (باب السلام) ذو الطابع القروسطى والذي يتميز برسوم مفرطة الجاذبية يمكن لنا أن نرصد فيها مؤثرات مجرية. أما الصحن الثاني الذي يفضى اليه فهو محدد، من اليسار، بباب الموتى (الباب الذي يجرى اخراج موتى القصر منه) وصحن الطبارين الذي يسبق الاصطبلات التي أعيد بناؤها في عام ١٩٤٢؛ ومن اليمين، بأجمل عمل معماري في القصر، وهو مطابخ سنان، وهي عبارة عن قسم رئيسي واسع تغطيه عشرون قبة ومداخن عالية كان يعمل فيه ما يزيد عن ألف شخص مكلفين باعداد الطعام لنحو خمسة آلاف من المقيمين في القصر. وفي زاوية شمالية - غربية، جرى ترتيب قاعة المجلس (قبة

التي)، والتي لاشك في انها ترجع الى القرن السادس عشر، وتمت زخرفتها في عام ١٥٢٧ على أية حال، وهي في واقع الأمر تتألف من غرفتين، مع أفاريز واسعة وبرج مرتفع على مستوى مربع، حيث يجرى استخدام الغرفة الأولى للمداولات، بينما تخدم الغرفة الأخرى أعمال السكرتارية. ويفضى باب ثالث، هو باب السعادة، الى الحي السكني. وهناك توجد، على المشارف ووسط الحدائق، وليس دون فوضى وبأساليب متباينة، أكبر عدد من الأجنحة التي مايزال بالامكان الاعجاب بها. وأقدمها مبنى الفاتع كوشكو (الخزانة حالياً)، والذي يرجع الى عام ١٤٦٨، وهو مبنى بسيط، لكنه منسجم، يتألف من أربع معالات مقببة، ويشكل رواق خارجي امتداداً لها، ومسجد الأغوات، الذي لاشك في أنه يرجع الى القرن الخامس عشر. والأكثر اثارة للاهتمام هي قاعة مخلفات النبي (التي جمعها سليم الأول في عام ١٥١٧)، وهي تحفة فاتنة من تحف الزخرفة الخزفية، والعرض اوخاسي (قاعة الاستقبال) التي بناها داوود أغا في عام ١٥٨٥ حيث يحيط رواق رائع بقاعة جد ضيقة وإن كان قد جرى باستمرار ادخال تعديلات عليها، وكشك بغداد (١٦٣٨) وكشك ريفان (١٦٥٣)، وقاعة الختان (سنه أرضاسي)، التي ترجع الي عام ١٦٤١، ومكتبة احمد الثالث (١٧١٨) و ، على ما يبدو، المظلة البرونزية الرشيقة، التي ترجع الى عام ١٦٤٠، حيث يجد المرء نفسه أمام أحد أجمل مناظر القصر. ولا ينبع جمال هذه الأجنحة من خصائصها المعمارية بقدر ما ينبع من زخرفتها الرخامية، وخاصة الخزفية، على انها لا تفتقر الى الرونق؛ يشهد على ذلك الأشهر بينها، وهو كشك بغداد، وهو مبنى مثمن الزوايا تحت قبة يطوق رواقاً على أعمدة من الرخام، مع افريز واسع، وتخترقه اثنتان وعشرون نافذة، ويكتسى طبقة لماعة من الخزفيات الزرقاء والخضراء على أرضية بيضاء.

اما الحرملك، سكن النساء، فهو يشكل متاهة معقدة من الأروقة والسلالم والأحواش الضيقة التي تجمع أكثر من ٢٠٠ غرفة، ذات أبعاد متواضعة بشكل

عام، وذات أحجام غير متساوية وموفقة غالباً، ومزينة بشكل بالغ البذخ (غرفة مراد الثالث، ١٥٧٨، المنسوبة الى سنان). وتتجاور هناك كل الأساليب، من الكلاسيكية الى الأسلوب الامبراطوري، حيث نجد خزفيات إزنيق الجميلة والرسوم الجدارية التي تقدم بعض أجمل أمثلة الباروك العثماني (صوفا كشك، غرفتا سليم الثالث ومحرزه والده). أما النوافذ، شائها في ذلك شان نوافذ المساجد، فهي تغلق بشبابيك زجاجية مؤطرة بنتوءات من الجبس (مرممة بوجه عام). ويتجلى الحرص على توفير الراحة هناك من خلال المراحيض ومناهل المياه والمغاسل والحمامات والمداخن الجميلة المكسوة بالبرونز المطلى بالذهب أو بالخزف، والتي تحقق ظهرياتها المزخرفة والمكسورة الزوايا شكلاً مخروطيا بالغ الامتداد. ويجرى تخصيص حجرات عديدة للمنقولات. والأثاثات، النادرة في الاسلام، هي الموائد المنخفضة المطعمة بالمركيزي، والخزانات ذات الرفوف الصغيرة، والصناديق والصناديق الصغيرة، والأسرة المنخفضة أو المقاعد المنجدة - على الأقل بقدر ما ان الاثاث الأوروبي أو الذي يحذو حذو الأثاث الأوروبي لم يغز القصر. كما ان الفن التصويري للقرن الثامن عشر يبدو هناك جديداً ومستحباً كما هو الحال في مقار السكن الخاصة الكبرى المعاصرة (كوناك طاهر باشا في مودانيا): ولاشك أن العمل الرئيسي، في قاعة تناول الطعام التي ترجع الى عهد أحمد الثالث (١٧١٠)، هو صحاف الفواكه والمزهريات التي تزين الجدران.

## تزيين المخطوطات بالصور

إن صورة محمد الفاتح التي رسمها سنان بك النقاش هي العمل الوحيد المعروف لهذا الفنان والصورة الوحيدة التي يمكن ارجاعها بلا تردد الي الامبراطورية العثمانية في القرن الخامس عشر. وليس بالأمكان أن تكون وحيدة كما انه لا جدال في ان الكثير من الأعمال المتأثرة بالأسلوب الايطالي والموجودة في «ألبومات الفاتح» تعتبر معاصرة لها. وكانت هناك مدرسة لرسامي المنمنمات

العشرين التى لا ترد أسماء من قاموا برسمها في كتاب يحمل عنوان رواية الاسكندر، وتم انجازه في عام ١٤١٦، والتي تعتبر جد متأثرة بفن سين كيانج اليوغوري التركي، كما ندين لهم بالصور الـ ١٤٠، ذات الموضوع التعليمي، والواردة في كتاب «بحث في الجراحة»، أهدى في عام ١٤٦٣ إلى محمد الثاني. إلا ان هناك ابداعات اخرى في مجموعات طب قابي ماتزال تثير مشكلات من حيث تحديد نسبها وتاريخها.

وقد جرى الاتفاق بوجه عام على القول بأن مدرسة التصوير العثماني، بالمعنى الدقيق للمصطلح، قد ولدت بعد ان جلب سليم الأول معه رسامين من تبريز. وفي عهد سليمان القانوني، يبدو ان الانتاج كان مايزال قليل الأهمية، والواقع ان نصوح المطرقي الذي صحب السلطان في حملاته العسكرية هو وحده الذي ترك أعمالاً غزيرة، وإن كانت غالباً في حالة أولية. وتشير تصويراته لحملة العراقين الي عناية وصفية بما لا يحول دون ميل معين الى الخيال والزخرفة والألوان الكثيفة وعشق حقيقي للطبيعة.

وفى المقابل، فإن مناظره الطبيعة تظل خالية، وذلك دون ريب لحرصه، الذى يتبدى من خلال عزوفه عن تصوير أى كائن حى، على تفسير القانون الاسلامى بشكل بالغ الصرامة. والواقع ان منمنماته الـ ٣٢ والتى تشكل آخر أعماله، كالسليمان نامه، التى تروى انتصارات سليمان فى المجر ومأثر أساطيله فى البحر المتوسط، تعتبر جامدة وقريبة من التوثيق، لكنها تتميز بزخرفة أكثر حرارة (موانىء مرسيليا وطواون وأنتيب ونيس).

والفنان الحقيقى آنذاك هو الريس حيدر، المسمى بالبخارى، ضابط البحرية الذى ولد فى اسطنبول نحو عام ١٤٩٢ ومات فى عام ١٥٧٢. وعمله ماثل كله فى ثلاثة أعمال رئيسية صغيرة، هى صور الاميرال بارباروسا وسليمان القانونى وسليم الثانى فبشكل فائق الرشاقة، نجد ان الشخصيات الثلاث، المعالجة بأشكال

جد متباينة، يعبر كل منها بكثافة عن شخصيته المتميزة. ويجرى تصوير الملكين مع فريق محدود من أفراد الحاشية كما انهما يحتفظان برموز سيادتهما،القديمة بالفعل (وبعضها بسبيله الى الزوال): المنديل أو المنشفة التى يمسك بها سليمان بيده اليسرى والتى تدخل فى الرسميات و ، كذلك، زهرة سليم التى تذكر بوردة محمد الثانى، والتى تدخل جدول الرسميات فى القرن التاسع، فى ظل العباسيين. أما بارباروسا، فيجرى رسم نصفه الأعلى مع تحيز واضح للعب على التقابلات: تقابل الألوان، تقابل الوجه المخدد وخطوط الثوب الممدودة، تقابل السيف المسوك بيد والقرنفلة المحمولة فى اليد الأخرى.

ولاشك ان فن التصوير العثماني، مع اعترافه بما يدين به لايران، يؤكد للمرة الأولى، في المنمنات العشرين الواردة في المخطوط العظيم الوحيد لعهد سليم الثاني، وهو مخطوط «أخبار حملة زيجيتقار» (١٥٦٩)، انه لا ينوى الاذعان لحاكاتها. فهذا التصوير، المؤسس على مباديء مطابقة (لمباديء التصوير الايراني)، يعتبر أقل ميلاً إلى الحلم، إلى اضفاء صفات مثالية منهجية على الأشخاص والمناظر الطبيعية، إلى الجمال الخالص، وهو ما لا ينطبق على التصوير الايراني. فالبنسبة للتصوير العثماني، يحتفظ الواقع بكل أهميته ولا يفقد المذاق السردي الذي كان لدى المطرقي. ولاشك أنه يكتسب بحرصه على التحليل خشونة معينة سوف يحتفظ بها حتى القرن السابع عشر على الأقل.

ويتأكد الطلاق الملحوظ في عام ١٥٦٩ بشكل صارخ في الأعمال العديدة التي ترجع الى عهد مراد الثالث (١٥٧٤ – ١٥٩٥)، خاصة في مخطوط «سليمان – نامه» الذي يرجع الى عام ١٥٧٩، ومخطوط «سور – نامه» الذي يرجع الى عام ١٥٨٨، ومخطوط «هوئر – ١٨٥٨، ومخطوط «هوئر – نامه» الذي يرجع الى عام ١٥٨٧، ومخطوط «هوئر – نامه» الذي يرجع الى اعوام ١٥٨٤ – ١٨٥٨، وربما كان ذلك بسبب قوة شخصية عثمان النقاش،كاتب «السور – نامه» و «الهوئر – نامه».

ويصف «السور - نامه» (كتاب الأعياد)، من خلال ٤٣٧ منمنمة، الافراح التي تعقب على مدار اثنين وخمسين يوماً، ختان ابن السلطان، والموكب الذي نظمه المهرجون وأفراد مختلف الطوائف الحرفية وهم يعرضون اعمالهم أو نماذج تصور أعمالهم. وهذا الكتاب الذي يعتبر وثيقة تاريخية ذات قيمة من الدرجة الأولى، هو أيضاً عمل فني حقيقي، ويعتبر تكنيك عثمان، القريب من الشريط المرسوم أو من الفيلم، رتيياً الى حد ما : فالفنان يرصد كل جماعة في لحظة مرورها في مكان واحد، وتتشكل الزخرفة دائماً، من أسفل، بساحة سباق الخيل البيزنطية حيث توجد المسلة والعمود الحلزوني، وتتشكل، من أعلى، بالمقصورة السلطانية. ولا يؤدى ذلك إلا الى ابراز أحسن لتنوع المشاهد، ولحيوية لاعبى الأدوار، وللحياة التي لا تبين وجوه الدمى، بل حركة السواعد والأيدى، وهو تراث قديم، ملحوظ بالفعل في الزخارف التي تصور الشخصيات في بعض الخزفيات السلجوقية التي تنتمي الى اسلوب المينائي (القرن الثالث عشر) أو في عمل سياح كليم. والواقع أن تكويناً جد مماثل، على شكل تسجيلات ذات خطوط مستقيمة أو منحنية من شأنها تركيز الاهتمام على السلطان، يوجه المنمنمات التسعين للهوئر نامه (كتاب المأثر)، وهو مجموعة من مشاهد البلاط، والصيد، والحرب، والألعاب، ذات الألوان الواضحة والزاهية. وريما كانت هي التي تشير على أحسن نحو الى التأثير البالغ الذي سوف يمارسه عثمان والذي سوف يدوم زمناً طويلاً. على ان ما يميز فنه يبرز بالفعل في عمل معاصر، هو مخطوط «أحسن التواريخ» (١٥٨٣)، وهو تاريخ للجنس البشري منذ نشوء الخليقة، وإن كانت عدة منمنمات تتميز بسمة أكثر عنوبة وبسكون أقل. والحال ان الفنان، ولعله شخص يحمل اسم السني، قد قدم في هذا العمل صوراً توراتية عذبة (آدم وحواء، سفينة نوح، دمار سدوم). وتجدر الأشارة أيضاً، في اواخر القرن السادس عشر، الى مخطوط ضخم تحت عنوان «حياة النبي»، وهو نص يرجع الى القرن الرابع عشر وأعيد نسخه وتزويده بالصور في عام ١٥٩٤،

تفرق مخطوطه بين اسطنبول ودبلن ونيويورك، ولا ترجع قرابة الستمائة منمنمة التي تصوره كلها الى يدى لطفى عبدالله الذى مهرها باسمه، بل ترجع غالباً الى ايدى تلامذته : فهى ليست متساوية كلها.

وتشهد العقود الأولى للقرن السابع عشر محاولات متنوعة للتجديد، فحسن باشا، الذى مات فى عام ١٦٢٢، يسعى الى ادخال المزيد من التنوع فى المخطوطات باضفاء تكوينات مختلفة على أعماله، وفى دشاه - نامة» عثمان الثانى يجرى تمثيل موضوعات جديدة، خاصة المعارك البحرية، فى تكوينات جميلة، وبوجه خاص، نجد ان احمد نقشى، البارع فى التلوين والفنان الحقيقى، يستأنف فى الصور التسع والأربعين التى نعرفها له دراسة الوجوه المهجورة منذ قرن ونصف، ليس بوصفه رسام بورتريهات بلاشك، بل بوصفه شاعراً يحول واقع السمات تحويلاً عميقاً.

ويعتبر اونى، الذى مات فى عام ١٧٣٧، آخر مصور عثمانى عظيم وربما كان المصور الوحيد، مع سنان بك النقاش وبخارى، الذى تمكن من حمل هذا الاسم بأكثر من حمل اسم راسم المنمنمات. فالأعمال الـ ١٣٧ التى تصور «السور المعه الذى أعده عثمان: فسير نامه» الذى أعده تتعارض مع صور «السور المعه الذى أعده عثمان: فسير الاعياد يكف عن ان يكون واحداً؛ والتكوين فيها أكثر سيولة، وأكثر تنوعاً والمشاهد تصور من زوايا مختلفة. ثم إن حس الملاحظة لديه يظل حاداً، لكنه يتراجع أمام ابداع مناخ مشحون غالباً بالخيال. ولما كان عاشقاً للألوان الرقيقة، الأزرق والليلكى والخبازى، فقد بدا لونى مؤهلا لرسم النساء. وهو يتفوق فى ذلك. فمع تصوريهن يتكشف اللعب على الظلال والأضواء والمنظور، بدرجة ابعد بكثير مما فى مجموعاته الشهيرة (الموسيقيات) أو فى تصويره للرجال. ومن المؤكد ان معارفه التشريحية معدومة وأن أوضاعه، جد الفاترة، يمكن أن تلامس تخوم الذوق

الردىء أو اثارة السخرية لولا انقاذ مجموعة ألوانه له ولولا امتلاكه لاحساس رهيف بالجمال (شاب يلف عمامته، المرأة النائمة، المرأة ذات الوردة)

والواقع ان تغلغل المصور في حياة النساء الخاصة وفي عالمهن المغلق هو أعظم حدث في مجال التصوير في مستهل القرن الثامن عشر. وهو يعلن موت مدارس المنمنمات الاسلامية، في الامبراطورية العثمانية كما في خارجها. ولوحات والنساء في الحمام» و «الافطار على العشب» و «السيداتو وسيفاتهن» في ألبومات أحمد الأول تشهد على ذلك. وينطبق ذلك ايضاً على عمل عبدالله البخاري الذي عمل بين عامي ١٧٢٥ و ١٧٤٥ على الأقل. وترجع اليه، علاوة على البورتريهات الزاهية السيدات الرشيقات، مشاهد عديدة متهتكة، بل وپورنوجرافية. وهناك شك في ان هذه الموضوعات الاباحية قد استمدت الالهام من ايران، بل ومن الهند الموغولية التي عالجتها في العصر نفسه. فقد عرفت حضارة الاسلام تراث نزعة حسية ظل محتجباً. وبالنسبة العثمانيين على الأقل، يبدو ملحوظاً منذ عهد محمد الثاني الذي، كما يلاحظ ١. ساكيسيان، طلب الى بيلليني رسم «موضوعات جنسية عديدة لتزيين غرفه الخاصة بها».

## العمارة في البلدان العربية في العصر العثماني

بقلم: اندريه ريموي

إذا كانت الفترة العثمانية في البلدان العربية قد تعرضت، بوجه عام، لتقييم عام يبخس من شانها، بل والتقديرت تشهيرية، فإن جوانب القصور في المجالين الفكري والفني قد تعرضت القسى نقد (٨) فقد كتب مارسيل كولومب: «أن الآداب والعلوم والفنون التي كانت قد تألقت في السابق تألقاً بالغ الحيوية قد أصيبت

بالاسترخاء في القاهرة في القرون السادس عشر والسابع عشر والثامن عشر: ذلك ان التفكير يصبح أقل والكتابة تشمع، ولا يجرى انشاء عمائر إلا على فترات زمنية متباعدة وإذا كانت تحدث عمليات ترميم بين حين وآخر، فإن الشيء الأغلب هو ترك الأطلال تتراكم [...] ويبدو أن مصر تغرق في سبات عميق». أما أ. يوتي، الذي فعل الكثير على أية حال من أجل المساعدة على اعادة اكتشاف هذه الفترة، فإنه يعتقد ان من واجبه الاعتذار عن اهتمامه بالآثار المصرية العثمانية : «لابد من الاعتراف بأن شيئاً من الاستهانة يلازم هذا الفن، الذي يعتبر محلياً الى حد ما وذا أهمية جمالية محل شك»(٩).

وهناك أسباب موضوعية لهذا التهوين الذي ينظر به الى النشاط المعمارى في العصر العثماني. لكنه يجد تفسيراً له أيضاً، في جانب كبير منه، في القصور البالغ الذي مازالت تتميز به درايتنا بهذه الفترة. فالآثار العثمانية، الحديثة نسبياً، قد جرى التضحية بها في سياسات التنظيم المتبعة، بهذه الدرجة أو تلك من النجاح، في مختلف البلدان العربية منذ أواخر القرن الأخير. ومن ثم فإن الكثير منها قد تلاشى. أما تلك التي كتب لها البقاء فقد درست دراسة جد طفيفة بل اننا، في غالبية الحالات، لا نملك القوائم المعمارية الأكثر أولية. والمتخصصون في الفن التركي لا يهتمون إلا بشكل هامشي بهذه الشواهد على فن اقليمي قليل التجديد بشكل لا مفر منه. والمتخصصون في عمارة البلدان العربية المعنيون يعتبرون هذه الفترة قليلة التمثيل وقليلة الأهمالة؛ ولا يوجهون لها غير القليل من الاهتمام وغالباً ما يميلون الى المسارعة الى حد ما بتسمية عمائر تدين بالقليل لمؤثرات العاصمة معثمانية».

على ان هذه الحالة تعتبر أكثر ازعاجاً بقدر ما ان الفترة العثمانية كانت لها في الواقع أهمية كبيرة في تكوين الزخرفة المدينية. وقد تركت لنا (هذه الفترة)

آثاراً هامة و، من زاوية كمية، يكفينا الاشارة الى انه حتى في مدينة لم تكن فيها هذه الانشاءات موضع اهتمام كبير من جانب الأجهزة المعنية، وهي مدينة القاهرة، فإن عدد آثار العصر العثماني المصنفة يرتفع الى ١٩٩ أثراً، وهو عدد قريب من عدد الآثار الملوكية(٢٣٣) في فترة مدتها أطول بقليل (٢٨١ سنة في مقابل ٢٥٧ سنة). وبوجه عام، فإن المدن العربية «التقليدية» التي نعرفها هي المدن التي خلفتها لنا الفترة العثمانية، التي دامت، بحسب الحالات، ثلاثة أو أربعة قرون ومن ثم ميزت البنية الحضرية بشكل بالغ القوة، على نحو لا مفر منه. وأخيراً، فإن من شأن دراسة متأنية لهذه العمارة، تحدد دور المؤثرات الخارجية التي تعرضت لها وبور التقاليد المحلية، أن تسمح باستخلاص استنتاجات حول طابع السيطرة العثمانية نفسه وحول الأسلوب الذي أثرت به على النشاط الثقافي والفني في البلدان التي مورست فيها.

## الفن الا مبراطورس

إن الظاهرة التى تصدم المرء على الفور عندما ينظر فى انتاج يتميز بأهمية عددية ملحوظة (نحو مائتى منشأة مصنفة فى القاهرة، أكثر من مائة أثر محفوظة

فى حلب، نحو خمسين أثراً فى بغداد) هى ان عدد ما يمكن للمرء تسميته بأثار ذات أسلوب «عثمانى» هو ، فى نهاية الأمر، عدد جد محدود، ونحن لم نرصد بشكل اجمالى غير خمسة عشر أثراً كبيراً من نوع «المسجد» يمكن نسبتها الى النماذج التى تقدمها عاصمة الامبراطورية. ومن شأن تصنيف تاريخى لهذه الآثار أن يكون بالغ الدلالة من هذه الزاوية:

- مسجد سليمان باشا، الذي بناه هذا الوالي في قلعة القاهرة، في عام ١٥٢٨.
- مسجد خسراویه، أقدم أثر «عثمانی» شید فی حلب، والذی بناه لخسرو باشا فی عام ۱۵۶۶، المهندس المعماری العظیم سنان، الذی کان آنذاك فی بدایة عمله.

- مسجد العادلية، الذي بناه محمد باشا، في حلب أيضاً، في عام ١٥٥٥.
- التكية والمدرسة اللتان بنيتا باوامر من السلطان سليمان في دمشق، بين عامى ١٥٥٤ و ١٥٦٦.
- مسجد سنان باشا فى بولاق (١٥٧١) الذى سوف يكتفى محمد بك فيما بعد بتقليده بالكامل.
  - مسجدا مراد ودرویش باشا، شبه المتزامنین، فی دمشق (۷۷۲ و ۷۵۱)
    - مسجد البهرامية في حلب، الذي بناه بهرام باشا، نحو عام ١٥٨٢.
      - مسجد سنان باشا في دمشق (١٥٩٠).
- مسجد الملكة صفية الذي بناه في القاهرة، في عام ١٦١٠، عثمان أغا دار السبعادة ثم نسب فيما بعد الى مولاته، السلطانة صفية، زوجة مراد الثالث وأم محمد الثالث.
- المسجد الجديد (مسجد «المصائد»)، الذي بنى في عام ١٦٦٠، بمبادرة من أوجاق مدينة الجزائر، لخدمة المذهب الحنفي.
- مسجد سیدی محرز، الذی بناه فی مدینة تونس البای محمد، بین عامی ۱۹۹۲ و ۱۹۹۱.
  - المدرسة العثمانية في حلب، التي بناها في عام ١٧٣٠ عثمان باشا الدوراكي.
- مسجد القايماريه، الذي بناه في عام ١٧٤٣ في دمشق فتحي أفندي، وهو دفتردار ينتمي الي اسرة من الأعيان.
- المسجد الذى بناه محمد بك أبو الذهب، في عام ١٧٧٤، في وسط القاهرة، في مواجهة الجامع الأزهر، والذي يعد نسخة مطابقة لمسجد سنان باشا في بولاق.

وحتى إذا أخذنا بعين الاعتبار الآثار التى تلاشت، فإن هذا الانتاج «العثمانى» لا يمثل غير جزء جد هزيل من مئات الآثار الدينية التى شيدت من القرن السادس عشر الى القرن الثامن عشر. ولا يجب لهذه الظاهرة أن تدهشنا. فعلى الرغم من ان العنصر التركى قد لعب، فى الامبراطورية العثمانية، دوراً بارزاً، فإن الحكومة السلطانية قد تركت قدراً كبيراً من الاستقلال الذاتى للجماعات الخاضعة و ، على المستوى الثقافى بوجه خاص، لا يبدو ان أية محاولة «تتريك» قد بذلت فى الاقاليم التى يسكنها العرب، والواقع ان الاحترام الذى كان الأتراك يكنونه للثقافة وللغة العربيتين، الوثيقتى الارتباط بالدين الاسلامى يفسر هذا الغياب لـ «الاستعمار الثقافى». ومن ثم فإن التأثير الذى مارسه فن العاصمة فى الولايات العربية كان يتميز بطابع عرضى، وتشير الشواهد، الى انه لم تكن هناك سياسة منهجية للاحتواء فى هذا المجال.

وشائهما في ذلك شأن عددها، القليل نسبياً، فإن النتابع الزمني وتحديد مواقع الانشاءات المعمارية ذات الأسلوب «العثماني» يبدوان مهمين. فمن بين الآثار الخمسة عشر المبينة، تنتمى تسعة منها الى القرن السادس عشر، وترجع ثلاثة فقط منها الى القرنين السابع عشر والثامن عشر، وهو ما يبدو مطابقاً للتباين بين فترة أمكن فيها للسلطة الامبراطورية ولمثليها المحليين توخى تأكيد حضور القوة العثمانية، التي كانت أنذاك في صعود سافر، وفترة انحدار للامبراطورية. وفيما يتعلق بالمواقع، فإننا نلحظ صدارة سوريا (حلب : ٤ ، دمشق : ٥) ومصر (القاهرة : ٣) والمكانة الهزيلة للمغرب (مدينة تونس : ١، مدينة الجزائر : ١). ومن الواضح ان عدد العمائر «العثمانية» يرتبط بالقرب من مركز السلطة، ويحيوية الوجود العثماني : فالمغرب البعيد يمس مسا هيئاً من جانب حركة انشاء جد ملحوظة في سوريا. أما الغياب الكامل للعراق فهو يدعو الى الاستغراب : فقد كان المتصور ان اسطنبول وممثليها، في هذه الأرض التي ينازع فيها الفرس العثمانيين

على مدار زمن طويل، كان بوسعهم توخى تأكيد حضورهم بانشاءات مهيبة تتبع الأسلوب «العثمانى». لكن شيئاً من ذلك لم يحدث، ولا يمكننا أن نجد سبباً لذلك غير حيوية التقاليد والحماية المحلية، وكذلك، على ما يبعو، واقع أن السيطرة العثمانية في العراق لم يتسن لها توطيد أركانها بشكل حاسم إلا في القرن السابع عشر (بعد فترة من اعادة الاحتلال الايراني لبغداد)، في زمن كانت المرحلة الأنشط للعمائر من النمط «العثماني» قد أوشكت فيه على الزوال.

ويبدو لنا أن الملاحظات السابقة تشير إلى مدى وضوح الطابع السياسي لهذه الانشاءات المشيدة بأسلوب يمكن وصفه بالأسلوب الامبراطوري. ومن الواضح انه لا غرابة هناك في ان هذه المنشأت الدينية الضخمة، التي يذكر أسلوبها نفسه بالحضور العثماني، كانت، في جميع الحالات تقريباً، من عمل ممثلين للباب (العالي) (٩ من ١٥) بل وأحياناً من عمل السلطان وحاشيته (أثران). ويبدو لنا ان هذا التفسير ينطبق على المساجد الكبيرة الثلاثة التي بنيت في حلب في القرن السادس عشر، وهي مساجد تجسد، في المنطقة الأوسط للمدينة، في داخل المدينة نفسه، السيادة العثمانية. ويجب النظر بالطريقة نفسها الى العمائر «الامبراطورية» الضخمة المزروعة في دمشق، في المنطقة الواقعة خارج الأسوار، في غرب المدينة، في النصف الثاني من القرن السادس عشر (١٥٥٤ – ١٥٩٠). **فالتكية والمدرسة** توضيحان، بشكل مثير، الأهمية التي يوليها السلطان للحج الذي كانت دمشق، مع القاهرة، نقطة تجميع لمن ينوون الرحيل لادائه. ومساجد مراد ودرويش وسنان -والثلاثة كلهم باشاوات - الكبيرة الثلاثة، تجسد القوة العثمانية على ذات الطريق الذي يسلكه الحاج. ومما لاشك فيه ان مسجد سليمان باشا، الذي بني في عام ١٥٢٨ في القلعة، على موقع يهيمن على القاهرة، في مواجهة مسجد السلطان حسن (الذي يرمز الى القوة المملوكية المغلوبة)، يتميز بالقيمة التوضيحية نفسها. أما مسجد سنان باشا في بولاق (مرفأ القاهرة الرئيسي، خاصة بالنسية للعلاقات مع البحر المتوسط، أي مع تركيا وبلدان الامبراطورية) فقد كان العلامة المحسوسة الأولى الحضور العثماني عند الوصول الى القاهرة.

والواقع أن المقصد السياسي، الواضح في حالة الآثار المنشأة في القرن السادس عشر، حيث تتأسس السلطة العثمانية وتتجه الى تأكيد نفسها من خلال انجازات الحكومة السلطانية وانجازات ممثليها في الولايات، لا يبدو غائباً عن الانشاءات المتأخرة أكثر والتي يمكن تفسيرها على انها تجليات لولاء السلطات المحلية التي أصبحت شبه مستقلة، وإنشاء مسجد المصائد، بناء على أمر من أوچاق مدينة الجزائر، في عام ١٦٦٠، بعد قليل من ثورة عام ١٦٥٩، بأسلوب امبراطورى، يمكن ان يشكل نوعاً من اعادة تأكيد أثرية للاعتراف بالسيادة العثمانية على الجزائر. وفي مدينة تونس، فإن مسجد سيدي محرز قد بناه الباي محمد الذي تمكن أوجاق مدينة الجزائر من اعادة تنصيبه على عرشه (١٦٨٦) والذي أكد السلطان، في عام ١٦٩١، سلطته على البيليك: فالأثر، الذي يتميز بطابع عثماني شديد الوضوح، يشكل نوعاً من اعلان تبعية، يعتبر جد مناسب بقدر ما ان المصاعب التي تتراكم مع أوجاق مدينة الجزائر (والتي سوف تؤدي في عام ١٦٩٤ الى حملة جديدة ضد تونس) تدفع الحاكم المرادى الى الأمل في الفوز بمساندة، أو بحياد، الحكومة السلطانية. ويمكن أن نفسر بالطريقة نفسها بناء محمد بك أبو الذهب، في القاهرة، لنسخة مكررة من مسجد سنان باشا في بولاق : فالأمير المصرى يخلف على بك و ، على الرغم من طموحه، هو أيضاً، الى الفوز بسيطرة تامة على مصر، فقد كان مستعداً لمراعاة المظاهر الخارجية لخضوع شكلي على الأقل الباب العالى. وبناء مسجد بالأسلوب العثماني، في موقع مهيب، يشكل عملاً رمزياً من أعمال الولاء.

ويستحق حجم هذه الآثار ذات الأسلوب العثماني شيئاً من التعليق. فهي انشاءات ذات مقاييس متواضعة إذا ما قورنت بالمجمعات الضخمة المشيدة في

اسطنبول في العصر نفسه. والواقع ان محدودية الامكانات التي كان يتمتع بها ولاة عاديون (كانوا بشكل عام أكثر انشغالاً بانتزاع أقصى حد من الربح من القامتهم في عاصمة اقليمية مما بترك ذكرى ملحوظة في ختام رحلة قصيرة بوجه عام) تفسر تماماً هذا الاختزال للمقاييس بالمقارنة مع العمائر السلطانية، وكذلك بالمقارنة مع الآثار الاقدم التي تمكن ملوك سلالات حاكمة قوية من اقامتها سعياً الى كسب المجد لانفسهم (مماليك القاهرة بوجه خاص). كما ان سحب الموارد المحصلة لحساب الخزانة السلطانية يسير في الاتجاه نفسه. ويفسر م. روجرز بالحرص على الاقتصاد النجاح الذي عرفه في القاهرة، في العصر العثماني، اثر في مقاييس متواضعة، هو سبيل الكتاب والذي سمح، بنفقات قليلة، بتحقيق عمل خيري يترك أثراً دائماً في المشهد الحضري. (١٠)

ومن المكن أيضاً ان عدداً من الأسباب التقنية يفسر في آن واحد العدد الصغير للأثار ومقاييسها. وكان التطور الاقتصادي قد زاد الزحام في المراكز الحضرية الى درجة لم يبق فيها مكان لانشاءات جديدة ذات اتساع ضخم: ولابد ان هذا العامل قد مارس دوره بشكل خاص في حالة المنشآت الدينية ذات الاسلوب العثماني التي لا تتطور بشكل جيد إلا على مساحات جد واسعة، ذات شكل منتظم. وفي المقابل، في مصر مثلا، أدى تراث معماري طويل الى إمداد البنائين بامكانات إدماج الآثار ذات الأسلوب المملوكي في سياق حضري مكتظ، وهو ما يمكن أن يفسر الايثار المستمر، في الفترة المتدة من القرن السادس عشر الى القرن الثامن عشر، لهذا النوع من الانشاءات (١١). وهكذا نفهم السبب في ان غالبية الآثار «العثمانية»، اللهم إلا في حلب حيث كانت توجد احتياطات مكانية في الجزء الجنوبي من المدينة، قد شيدت خارج المراكز.

وليس بوسعنا أن نتوقع ان هذه الآثار الاقليمية تشهد على أصالة معمارية كبيرة، كما لا يمكننا أن نتوقع أصلاً أن تتميز بطابع تجديدى. فهي تنتمي بوجه عام الى نماذج جرت تجربتها بالفعل فى أماكن اخرى، غالباً فى اسطنبول وفى المدن التركية الكبرى للامبراطورية، وهى تندرج ضمن تراث كانت خصائصه الأساسية محددة تماماً. وهى تنبثق من ثم مما يمكن اعتباره المجال الاقليمى العمارة العثمانية، التى تنبثق منها المقارنات التى نتجه أحياناً الى عقدها مع آثار المعمية أخرى. على انها ليست بوجه عام نسخاً خالصة وبسيطة من الآثار المبنية فى مدن أخرى ويبدو ان مبدعين أصلاء يظهرون من جهة أخرى فى عدد معين من الحالات، كحالة سنان الشهير(١٢).

كما ان المرء يدهش، أخيراً، تجاه اتجاه البنائين الى ادخال تفاصيل، فى آثار جد عظيمة، تشهد على حيوية التقاليد المحلية كما تشهد على نزوع القائمين على البناء والحرفيين الى ادماجها فى سياق معمارى مختلف. وفى غالبية المنشأت التى أشرنا اليها، تظهر هذه التقاليد بلمسات رصينة الى هذا الحد أو ذاك: الايوانات السورية للمدرسة العثمانية فى حلب، الرواق المحيط لمسجد محرز فى مدينة تونس، المنارات التى تنتمى الى التراث المحلى فى المسجد الجديد فى مدينة الجزائر، أو منارات مسجد محمد بك فى القاهرة، الواجهات المعالجة كلها بالأسلوب «القومى» منارات مسجد دمشق ومسجد سنان باشا فى بولاق. فالفن الأكثر رسمية ينهل من أساليب اقليمية يعتبر تواصلها، على مدار القرون الأربعة للسيطرة العثمانية، ظاهرة جد مثيرة.

## دوام التقاليد الفنية المحلية

إن دوام التقاليد المحلية، المحسوس حتى في العمائر المنشأة بالأسلوب «الرسمي»، يظهر خاصة في الآثار ذات الأسلوب «المحلي» التي تشكل الجزء الأكبر من الانتاج المعماري للولايات العربية للامبراطورية، والسيادة العددية للآثار

التى تتجلى فيها هذه التقاليد القومية تعتبر واضحة حتى فى الأقاليم التى عرف فيها الأسلوب الامبراطورى أوسع انتشار له : ففى حلب، لا تمثل العمائر «العثمانية» غير جزء صغير من المساجد المبنية فى الفترة الممتدة من القرن السادس عشر الى القرن الثامن عشر (التى نعرف منها ثلاثين). أما فى القاهرة فإن المساجد الأربعة التى اسلفنا الاشارة اليها تقارن باجمالى أربعة وثلاثين مسجداً بنيت بين عامى ١٥١٧ و ١٧٩٨ وجميع المعلومات المتعلقة بها متوافرة الآن. وهذه السيادة أكثر وضوحاً أيضاً فى الولايات الأقل قرباً من المركز.

وبتلك بوجه خاص هي حالة العراق حيث تعتبر الآثار التي خلفتها العمارة «الرسمية» غير ملحوظة، وحيث يتطور الفن الديني، خلال أكثر من قرنين، بموجب التقاليد المحلية التي تعتبر من جهة أخرى شديدة التباين في مركزى الموصل وبغداد والتي يمكن للمرء أن يعتبرها، في الحالة الأولى، تقاليد شمال بلاد الرافدين وفي الحالة الثانية، تقاليد ايرانية. ففي الموصل، استند الانتاج المعماري الى حد بعيد على الحماية الخاصة، حتى خلال زمن الجليليين؛ ويمكن لهذا الوضع جد الاستثنائي أن يفسر استمرار عمارة دينية طابعها المميز أكثر من سواه هو استخدام الآجر في المنائر لأهداف زخرفية، بما يتمشى مع تراث جد قديم، كما يثبت ذلك مثال مسجد النورية الكبير (۱۱۷۰). وعلى نطاق أكثر تواضعاً تعاود الزخارف، نات الافاريز المتناوبة، الظهور، خلال مجمل الفترة العثمانية : ففي مساجد العمرية (۱۲۸۷) وخزم (قبل ۱۷۷۷) وشهر سوق (۱۲۸۲) يجرى تزيين زخارف الآجر بقواعد من الخزف الفيروزي؛ ويتواصل هذا التقليد في القرن الثامن عشر، ربما مع ميل الى رتابة معينة في التنفيذ، كما نرى ذلك في مسجد الأغوات عشر، ربما مع ميل الى رتابة معينة في التنفيذ، كما نرى ذلك في مسجد الأغوات عشر، ربما مع ميل الى رتابة معينة في التنفيذ، كما نرى ذلك في مسجد الأغوات الخيرا في خيرا البيض (۱۷۰۷).

وتختلف تماماً عن فن شمال بلاد الرافدين هذا العمارة التي تظل حيوية في بغداد، خلال قرنين، وحيث يستحضر استخدام تربيعات الخزف لزخرفة القباب

والمنائر المؤثرات الفارسية، على الرغم من ان البناة يعتبرون هنا دائماً تقريباً باشوات. كما ان دوام وأصالة هذه الزخرفة يتجليان بوضوح مثير من أواخر القرن السادس عشر إلى مستهل القرن التاسع عشر : ولنذكر على سبيل المثال مساجد المراديه (١٧٥٠) والوزير (١٩٥٩) و الخاصيكي (١٦٥٨) وحسن باشا (١٧٠٤) وعلى أفندى (١٧١١) والعادليه (١٧٥٤) والنعمانية (١٧٧١) والأحمدية (١٧٩١) وأخيراً، حيدر خانه (١٨٢٦). ففي الأشكال، وتقنية الخزف واستخدام الكتابات، تعتبر الاستمرارية مثيرة؛ وأياً كانت طبيعة السلطة (ولاة عثمانيون أم باشاوات مملوكيون)، ويالرغم من العلاقات السياسية المتوترة باستمرار مع فارس، فإن بغداد تظهر بوصفها قطاعاً من العمارة الايرانية (١٢٠).

واذا ما أسهبنا بشكل أكثر استفاضة فى الحديث عن بقاء التقاليد المحلية فى القاهرة، فإن ذلك يرجع بطبيعة الحال إلى أصالة الفن الذى ترسخ فيها فى العصر المملوكي والذي يفرض نفسه على الفاتحين العثمانيين.(١٤)

فعلى مدار ثلاثة قرون يواصل فن ديني التطور في القاهرة وفقاً للتراث المعماري الذي كان قد غطى المدينة بآثار رائعة في العصر المملوكي. وقيما عدا استثناءات قليلة، سوف يبني الباشاوات والأمراء الحاكمون آثاراً بأسلوب يمكن تسميته بالأسلوب «المملوكي الجديد». فالتخطيطات المملوكية تظل محل استخدام حتى اواخر القرن الثامن عشر وتظل الزخرفة مملوكية بشكل سائد، وذلك بلاشك لأن حرفيي القاهرة كانوا متمرسين في تطبيق هذه التقنيات واستخدام هذه المواد، وكذلك، بالتأكيد، لأن هذا الفن كان يعتبر قومياً بشكل تام وكان يجرى تقديره على هذا الأساس.

ولا نملك سوى حيرة الاختيار لتقديم امثلة لها دلالتها على هذا الاستعداد وعلى هذا الاخلاص الملحوظ للعمارة المملوكية:

- ان مسجد المحمودية، الذي بناه في عام ١٥٦٨ محمود باشا، بين قلعة القاهرة ومدرسة السلطان حسن، هو مسجد مملوكي بشكل كامل في تخطيطه (الذي يستحضر تخطيط المدرسة العظيمة المجاورة، ١٣٥٦) وفي جميع تفاصيل زخرفته، اللهم إلا فيما يتعلق بالمئذنة.
- ومسجد البرديني، المبنى في أعوام ١٦١٦ ١٦٢٩، يتعارض بشكل مثير مع المسجد المجاور له تماماً وشبه المعاصر له وهو مسجد الملكة صفية (١٦١٠) الذي يعتبر «عثمانياً» في كل شيء: فهذا المسجد الذي يرجع الى القرن السابع عشر يثبت، بشكل مثير، رسوخ التراث الملوكي في القاهرة؛ وتعتبر المئذنة، بوجه خاص، محاكاة موفقة تماماً لآثار العصر الشركسي.
- والمسجد الذي بناه عثمان كتخودا القازدوغلي في عام ١٧٣٤، قرب الأزبكية، ينتمي الى النوع المملوكي من المساجد ذات الصحن المفتوح، مع قاعة تقليدية الصلاة تضم ثلاثة صفوف من الأعمدة الموازية لحائط القبلة. أما الواجهة، جد المتقشفة، فهي تستعيد التيمات المملوكية. والمئذنة وحدها، العثمانية بشكل نموذجي وبعض التفاصيل الزخرفية (الخزفيات والسقف الخشبي ذو الكمرات والتجاويف الزخرفية) هي التي تسمح فعلاً بتحديد زمن هذا الأثر.
- أما مسجد يوسف شوريجى (الهياتم) (١٧٦٣) فهو أثر يستعيد تراث التخطيطات الصليبية الشكل. وتكوين واجهته ومدخله مملوكي، ولكن مع ثراء زخرفي يكشف عن تطور محسوس بالقياس الى النماذج المتبعة.

وهذا الالهام المملوكي لا يتوقف حتى آخر أعوام القرن الثامن عشر، حيث نلحظ اخلاصاً بالغ الصرامة بحيث انه يكون من الصعب للغاية أحياناً تحديد ما إذا كان الأمر في أثر من الآثار هو امر اعادة بناء أم مجرد ترميم: والنموذجي بشكل تام، من هذه الزاوية، هو مسجد محمود محرم الذي لا يشكل طابعه

المملوكي برهاناً على ان التاجر الكبير لم يعد تشييده بالكامل في عام ١٧٩٧، وفق نموذج تقليدي في القاهرة. والواقع ان دوام النماذج المملوكية يعتبر مثيراً بشكل خاص في القاهرة في الأسبلة العامة التي كانت نوع البناء الأكثر انتشاراً خلال الفترة العثمانية. وأحد أقدم أمثلة هذه الأسبلة، وهو السبيل الذي بناه في عام ١٧٣٥ خسرو باشا، هو محاكاة، على نطاق أصغر الي حد ما، لسبيل الغوري، الأسبق الي حد ما (١٥٠٣ – ١٥٠٤)، والذي يقع على مسافة قريبة منه – على أن سبيل خسرو باشا لا يعد مع ذلك أثراً اقل روعة يدشن سلسلة طويلة من الأسبلة التي، بالرغم من تنوعها ومقاييسها، سوف تؤيد هذا التأثير المملوكي بلا انقطاع حتى قرابة عام ١٧٥٠ : فسبيل عبدالرحمن كتخودا (١٧٤٤)، بالرغم من أصالة رخرفته، يمكن أيضاً اعتباره «محاكاة مملوكية رشيقة» (١٥).

## التجديدات

لا يعنى هذا الدوام للانماط المعمارية التقليدية انه كان هناك ركود تام في الأشكال القومية، مع تخصيص مجال صغير لفن «عثماني» مستورد. وقد أشرنا أنفأ الى ان المهندسين المعماريين والحرفيين قد تمكنوا من دمج عناصر مأخوذة من النخائر القومية للأشكال والزخارف في الآثار «العثمانية». وبالمقابل، فإن عمارة المدن العربية قد استخدمت عناصر مستمدة من النماذج العثمانية وأثرت بذلك الفن المحلى: وأخيراً، فإن تطوراً داخلياً من نوع ما قد ساعد على تقدم العمارة والزخرفة نحو أشكال جديدة، وبوسع المرء التشكيك، في حالات معينة، في جودة نتائج هذه التفاعلات، إلا أن المرء لا يمكنه انكار أهمية تطور نحو دمج نسبي بين عناصر مستمدة من تراث قومي وعناصر مستوردة،

ولا يبدو استيعاب العناصر العثمانية البتة واضحاً الى هذا الحد إلا في الاعتماد، العام للغاية، للمئذنة العثمانية التي انتهى انتشارها بمنح بانورامات

المدن العربية واحداً من ملامحها المميزة، وبودنا أن نفهم الأسباب الجمالية والثقافية و ، لاشك، السيكولوچية لهذا النجاح (١٦). فمن المثير للغاية ان اثنين من المساجد القاهرية الأربعة التي تستوحي التراث المملوكي بشكل نموذجي والمشار اليها آنفاً يشتملان على مآذن عثمانية (مسجد محمود باشا، مسجد عثمان كتخودا). والظاهرة جد منتشرة في القاهرة بحيث انه من الأسهل، بدلاً من الافاضة في الاشارة الى الامثلة، الاشارة الى الاستثناءات لهذه القاعدة : ويشكل مسجد محمد بك (١٧٧٤) الاستثناء الأكثر وضوحاً. وتوجد أمثلة لذلك في المدن العربية الكبرى الأخرى.

والمجال الثانى الذى لجأت فيه فنون العمارة المحلية الى الاستعارة من الذخائر العثمانية هو مجال الزخرفة، وخاصة استخدام الخزف على شكل اللوحات التى إما انها كانت تستورد مباشرة أو تصنع محلياً، على غرار خزف اسطنبول. وهنا أيضاً سوف يكون من الافراط الشديد ضرب أمثلة. ولنأخذ مدينة تونس حيث يترافق التأثير الخارجى مع تراث محلى بالغ الثراء، إذ تتمكن الفنون الحرفية المحلية من تقديم المنتجات التى يفرض الذوق السائد استخدامها : وهو ما يظهر في رواق مدرسة السليمانية (١٧٥٤)، فيما يتعلق بمبنى دينى؛ ودار عثمان (قبل عام ١٦٦١) ودار حسين (أواخر القرن الثامن عشر)، بين الأمثلة التى لا حصر لها والتى تقدمها العمارة المحلية. وقد استخدمت الزخرفة الخزفية فى القاهرة على اطاق واسع فى الأسبلة من خلال لوحات القاشانى، وعلى الواجهات أو ، فى المجمعات الأكثر اتساعاً، على جدران قاعات توزيع المياه. والمثال الأكثر نموذجية المجمعات الأكثر اتساعاً، على عدران قاعات توزيع المياه. والمثال الأكثر نموذجية ما مام قام به ابراهيم أغا، فى عام ١٩٥٧، قد جرت تغطيته بالكامل بتربيعات من دمشق، محدودة الجودة من جهة أخرى، فى حين أن ضريح المرمم نفسه قد زين دمشق، محدودة الجودة من جهة أخرى، فى حين أن ضريح المرمم نفسه قد زين بخرفية أكثر رهافة.

كما شهدت الفترة العثمانية تطور أسلوب زخرفي أكثر تزييناً، أحياناً بقدر معين من المبالغة، ويدين بالكثير لمؤثرات جد متنوعة قادمة من اسطنبول بالتأكيد، ولكن أيضاً من أوروبا وخاصة ايطاليا (حيث اشترت البلدان العربية كمية كبيرة من العناصر الزخرفية، من الزجاج والخشب والرخام). وقد شكلت هذه المؤثرات المتنوعة زخرفة يمكن تسميتها بالزخرفة «المشرقية»، والتي تظهر جوانبها المتبايئة في اقاليم جد مختلفة من العالم العربي، وتكفينا الاشارة، مثلاً، الى العناصر الزخرفية الحجرية التي لقيت نجاحاً عظيماً في حلب منذ القرن السابع عشر (بيت عاشق باش) أو الزخرفة، الباروكية بوضوح، لمسجد الحلاق في القيروان. وهذا التقدم لنموذج زخرفة جد مشحون بالزينات يظهر في القاهرة في المحاريب المملوكية الجديدة والتى تتميز أحيانا بمذاق مشكوك فيه بسبب محدودية جودة المواد المستخدمة وعدم المهارة في التنفيذ. وعلى الواجهات، يقدم هذا التطور الحيوية جد المنهكة لسبيل على بك الدمياطي (١٧١٠) الذي جرت فيما بعد محاكاته. لكنه يقدم أيضاً نتائج أكثر اشباعاً، كما في تفصيل زينات واجهة مسجد يوسف شوربچى (١٧٦٣) حيث يتم تحقيق التوازن الزخرفي بدءاً من عناصر مملوكية، أو أيضاً كما في البنايات التي انشأها عبدالرحمن كتخودا، وخاصة في سبيل الكتاب الذي بناء في حي النحاسين (١٧٤٤)؛ وفي هذا الأثر الأخير لا تشكل محاكاة النموذج الملوكي غير عنصر الأرضية الذي تنتشر في داخله زخرفة جد أصيلة في القاهرة في ذلك العصر، والذي يبدو، في التفاصيل، أنه نتاج تأثير عثماني. ويشكل الكل أثرا يعد، بلا جدال، واحداً من أكبر النجاحات المعمارية في القاهرة، وليس في العصر العثماني وحده.

على ان التجديد في المجال المعماري خلال الفترة العثمانية لا يقتصر على عناصر الزخرفة: إذ تظهر نماذج جديدة بالفعل من الانشاءات. وسوف نقدم مثلين من شأن معلومات أفضل أن تسمح دون ريب بالكشف عن أمثلة كثيرة مثلهما.

ولاشك ان ظهور نموذج جديد هو نموذج المسجد – الأثر الجنائزى في مدينة تونس ليس منبت الصلة بكوزموپوليتية تونس في القرن السابع عشر؛ فالعناصر العرقية جد المتباينة التي تألفت منها الطبقة الحاكمة قد حملت معها مؤثرات ثقافية أضافت الى الأسس الافريقية (الحفصية) عناصر شرقية (تركية)، وغربية (أندلسية)، ومن البحر المتوسط (عبر عناصر متحولة الى اعتناق الاسلام، ذات أصل ايطالي بشكل خاص)، لم يكن من شأن اضافتها غير تقديم فن مركب بشكل عميق وأصيل بشكل قوى.

وقد بنى مسجد الداى يوسف الجنائزى فى عام ١٦١٦ من جانب مهندس معمارى من أصل أندلسى (ابن غالب). ويضم هذا المسجد المعلق قاعة صلاة ذات ثمانية صفوف من ستة أعمدة (مع جناح مركزى أوسع) تتميز بطابع مغربى لا جدال فيه؛ أما الصحن المحيط من ثلاث جهات، مع رواق على الجهة الشمالية، فيبدو أنه يشكل تطويراً لتخطيطات الآثار الحفصية. وأما المئذنة، ذات القاعدة المربعة والمقطع المثمن الاضلاع، فهى تذكر بالمأذن العثمانية، لكن شكل منور الدرج أصيل. ويذكر الضريح ذو التخطيط المربع المغطى بسقف هرمى مغطى بالقرميد الأخضر، بالعمارة الاسبانية – المورسكية (الحمراء)، لكن زخرفته تذكرنا بزخرفة قصر الداى عثمان، وهو لا يسبقه إلا بزمن قصير(١٧).

ويعتبر مسجد حمودة باشا، الذي بنى في عام ١٦٥٥، تطويراً لمسجد الداي يوسف: فقاعة الصلاة تحتفظ بطابعها المغربي (مع ٧ أجنحة بدلاً من تسعة)؛ ويحيط الرواق بالمسجد من جهاته الثلاث؛ أما المئذنة، برغم امتدادها الملحوظ، فهي تحتفظ بخصائص مسجد الداي يوسف؛ ويكشف الضريح في زخرفته عن سمات ايطالية الأصل.

والواقع ان هذين الأثرين، جد الأصيلين وجد المسجمين، بالرغم من طابعهما المركب، قد مارسا تأثيراً متواصلاً على العمارة الدينية التونسية: فالرواق المحيط

بمسجد حمودة باشا سوف يوجد حول مسجد سيدى محرز (١٦٩٢ – ١٦٩٦)، وهو أثر عثمانى بشكل نموذجى كما رأينا؛ والمئذنة المثمنة الأضلاع مع منور الدرج تستنسخ بشكل دقيق فى المسجد الجديد (١٧٢٧). وأخيراً، فإن مسجد صاحب التابع، الذى بنى فى عام ١٨١٤، سوف يكون نسخة شبه دقيقة من مسجد حموده باشا.

ونشهد تطوراً مماثلاً في القاهرة بعد عام ١٧٥٠، بدءاً من نوع من الآثار مميز لهذه المدينة، هو الأسبلة (١٨٠). فعلى مدار أكثر من قرنين، ظلت الأسبلة القاهرية متأثرة تأثراً عميقاً بالنماذج المملوكية. وقد انقطع هذا التراث، في منتصف القرن الثامن عشر، مع ظهور نوع جديد من الأسبلة ذي شكل مكور ربما أمكن البحث عن أصله من جهة عاصمة الامبراطورية. ومن هذه الزاوية، وبسبب غياب أدلة أكثر حسماً، فإنه يبدو لنا ان مما له دلالته أن أول مثال لسبيل مكور في القاهرة كان بالتحديد منشأة خيرية مرتبطة على نحو واضح بأحد السلاطين: ففي عام ١٧٥٠، يبنى بشير أغا دار السعادة سبيلاً باسم السلطان محمود يعتبر رائعاً من حيث جدة التخطيط (سبيل مكور له ثلاث فتحات، وتعلوه مدرسة ذات تخطيط متعدد الزوايا)، وأصالة العناصر الزخرفية (الأعمدة، الشبكات، العناصر النباتية)، وتطور الأفاريز (التي يذكر تعرجها بالأسقف الاسطنبولية).

وقد حقق هذا النوع الجديد من الأسبلة نجاحاً فقد حذت حذوه، في النصف الثاني من القرن الثامن عشر، أمثلة عديدة أخرى تعتبر من بين أهم آثار القاهرة (فقد بنيت ٧ أسبلة بالأسلوب الجديد من بين ٣٣ سبيلاً تأكدت اقامتها بين عامي ١٧٥٠ و ١٨٩٨): سبيل ابراهيم كتخودا مستحفظان (١٧٥٣)؛ سبيل السلطان مصطفى (١٧٥٩)؛ سبيل رقية دويو (١٧٦٠)؛ سبيل نفيسه البيضا (١٧٩٦)؛ سبيل مسجد جنبلاط (١٧٩٧)؛ سبيل حسين الشُعيبي (أواخر القرن الثامن عشر).

ويشير مثال الأسبلة هذا، بالرغم من حيوية التقاليد المحلية، الى ان العمارة القاهرية كانت قادرة على التجديد، وعلى استحداث أشكال جديدة و ، فى نهاية الأمر، على ادراجها ضمن الذخائر القومية.

## حواشي الفصل الخامس عشر

- \ من الواضح تماماً اننا اذ نتحدث عن الفن الاسلامي نجد انفسنا مضطرين الى الاقتصار على العموميات. ومن المكن للعديد من الحالات الخاصة ان تتعارض مع ما نقوله.
- ٢ إن مسجد الأمويين في دمشق، الذي بني في عام ١٧٤، هو أول أكبر مسجد اسلامي في العالم الاسلامي مع مسجد المدينة. فهو يضم، الي جانب الصحن ذي الأروقة الثلاثة، ثلاثة أجنحة متوازية على الحائط القبلي الذي يخترق مجازاً قاطعاً واسعاً وعالياً يؤدي الى المحراب.
- ٣ التيموريون: عائلة من الأمراء الاتراك المنحدرين من تيمور لنك (١٣٧٠ ١٤٠٥) الذين سائوا في آسيا الوسطى (سمرقند، هراة، الخ) حتى عام ١٥٠١. الصفويون: سلالة حاكمة لايران سائت من عام ١٥٠١ إلى عام ١٧٣١. الموغول الكبار: سلالة حاكمة من اصل تركى (تيموري) حكمت الهند من عام ١٥٠١ إلى عام ١٨٥٨. وبالنسبة الشكل القباب، انظر بشكل خاص جور اي مير في سمرقند، ومسجد شاه اصبهان (مسجد الأمام اليوم)، ومسجد الجمعة في دلهي.
- ٤ الأرتوكيون: عائلة تركية حكمت عدة مدن في الشرق الأدنى (ديار بكر، ماردين،
   مايافاريقين) من أواخر القرن الحادى عشر الى مستهل القرن الخامس عشر.
- ه اليوغور : اتراك من سين كيانج (شينچيانج = تركستان الصينية)، أتباع لديانات مختلفة (البوذية، المانوية، النسطورية، الخ)، اشتهروا على نحو خاص برسومهم ويمخطوطاتهم.
- ٦ يمكننا مقارنتها بأعظم قباب العالم: قبة كنيسة القديس بواس في لندن (وقطرها ٤٦ متراً)، قبة پانثيون أجريبا (وقطرها ٤٠.٥٠ متراً) قبة كنيسة سان پيير في روما
   (وقطرها ٤٢ متراً على ارتفاع ١٣٣ متراً). أما أجمل القباب الفرنسية، وهي قبة «اديز

إنقاليد»، فقطرها ٢٥ متراً. وأكبر قبة هي قبة مقبرة بيچاپور (الهند)، الجول جومياد، التي تغطى ١٦٠٠ متراً مربعاً.

٧ - هذاك على أية حال «بحث» سابق: جامع فاتح باشا في ديار بكر، الذي بني، بقبة مركزية وأربعة أنصاف قباب، في ١٥١٦ - ١٥٢٠.

٨ - اننى استعيد هنا الأفكار الرئيسية التي وجدت تطويراً لها في الفصل الرابع من كتابي :

The Great Arab Cities in the 16th-18th

Centuries. An Introduction, New York

University Press, 1984, pp. 91 - 136

Marcel COLOMBE, La Vie au Caire

- 9

au Xviiie Siecle, Le Caire, 1951, 1.

Edmond PAUTY, "Étude Sur Les monuments

de L'Egypte de la période ottomane", Comité de conservation, 37,Le Caire, 1933 - 1935, P.275

Michael ROGERS, article "Kahira", Encyclopédie de L'Islam, second -1. édition, Leyde - PARIS, 1978, 1V, pp. 455, 458

J.A.Williams, "The monuments of Ottoman Cairo", dans Colloque in-- \\
ternational sur L'histoire du Caire, D.D.R., n.d., p.458

١٢ - حول هذه المشكلات، انظر:

G.GODWIN, A HISTORY of Ottoman Architecture, Londres, 1971; A.GABRIEL, "Les Mosquées de CONSTANTINOPLE", Syria, 1926 ۱۳ - أن الحالة الأكثر تميزاً هي حالة طرابلس الغرب حيث لا يتميز الوجود العثماني، الذي دام ثلاثة قرون ونصف قرن، بأي تأثير محسوس على تخطيط العمارة الدينية. وعلى مدار هذه الفترة كلها بنيت طرابلس الغرب الدينية وفق الأسلوب، "الليبي" بشكل نموذجي، للمسجد ذي القباب المتعددة، أنظر:

Gaspare MESSANA, Originalité de L'architecture musulmane Libyenne, Libye - Tunisie, 1977; Ali masoud El BALLUSH, A HISTORY of Libyan Mosque Architecture, during the Ottman and Karamanli PER-IOD, Tripoli, 1984

#### ٤١- حول أثار القاهرة، يظل العمل الأساسي هو عمل:

L.HAUTECOEUR et G. WIET, les Mosquées du CAIRE, 2 vol., Paris,1932

انظر أيضاً مقالات ١ .بوتى وج.١. ويليامز وم. روجرز التى اسلفنا الاستشهاد بها. ١٥--

WILLIAMS, op. cit., pp.456-457

#### ٧٧ - ما تزال هذه الآثار تفتقر الى الدراسات التي تستحقها، أنظر:

G.MARCAIS, L' Architecture musulmane d' Occident, PARIS, 1954.

A. RAYMOND, "les fontaines pupliques (sabil) du Caire", Annales is  $-1\lambda$  lamologiques, 15 (1979).

## الفصل السادس عشر

# الحياة الفكرية والثقافية في الامبراطورية العثمانية

بتلم: لـوى بـازاق

اننا نسمى ب «الامبراطورية» تلك الدولة العظمى المطلة على البحر المتوسط التى سمت نفسها دائماً، حتى نهايتها، بد «الدولة العثمانية»، للاشارة بشكل مناسب إلى انها قد وحدت، تحت قيادة تركية، جماعات سكانية عديدة، ذات لغات وديانات وثقافات متباينة، تجاورت فيها وغالباً ما امتزجت على مدار قرون: أتراكاً، وعرباً وأكراداً ويونانيين وأرمن وسلافيين ولاتينيين وألبانييين، ألخ، مسلمين ومسيحيين من شتى الملل، ويهوداً...

والاضطلاع بتأريخ ثقافى لجميع هذه الجماعات السكانية من شأنه أن يكون مهمة جد معقدة، لاتكفى للوفاء بها عدة حيوات انسانية، بحيث اننا نجد أنفسنا مضطرين هنا إلى الاقتصار على اعطاء لمحة، ناقصة بالضرورة ولا تستحضر غير وقائع أساسية للتاريخ الفكرى والثقافي العثماني في تجلياته المرتبطة باللغة التركية وبالفكر الإسلامي.

وهذا التاريخ نفسه يتميز، كما هو الحال في أية امبراطورية عظمى، بصهر قيم ثقافية متباينة صيغت بين الشعوب الموحدة تحت قيادة مؤسسيها في ثقافة خاصة بهم. ويتعلق الأمر هنا بتركيب واسع، كذلك التركيب الذي تنتجه الدول الكبرى المتعددة القوميات في الأزمنة القديمة أو الحديثة، والذي لا يعتبر مجرد جمع لحاصل مكوناتها، بل يقود إلى خلق ثقافة أصلية، ذات ثراء عظيم، تحقق

الانسجام بين عناصر كانت قبل ذلك غير منسجمة، وتكتسب، بحكم ذلك نفسه، قدرة قوية على الانتشار.

## مكونات الثقافة التركية قبل الإسلامية

حتى نفهم تاريخ هذه الثقافة التركية العثمانية، لابد من العودة إلى الوراء، حتى نتذكر الخصائص الرئيسية لمكونيها الأوليين: ثقافة الأتراك قبل الإسلامية قبل وصولهم إلى الأناضول، والثقافة الإسلامية، المركبة بالفعل، لكونها عربية – فارسية وليست عربية خالصة، والتى توصلوا إلى تمثلها شيئاً فشيئاً، ليس عبر استعارة شاملة، بل عبر موائمة بطيئة، عندما أصبحوا مسلمين. ولابد أيضاً، في مرحلة ثانية (ان تكون الأخيرة)، من مراعاة الثقافة البيزنطية للامبراطورية الرومانية الشرقية، التى سادت قبل توسعهم، في أقاليم أسيا الصغرى والبلقان حيث تتحول امارة العثمانيين الصغيرة، حتى الاستيلاء على القسطنطينية في عام ١٤٥٣، إلى دولة أولى متعددة القوميات سرعان ما سوف تصبح امبراطورية.

إن القبائل التركية البدوية لوسط أسيا، في شرقي بحر قزوين، والتي سوف تشكل شبه اجمالي الوحدات والكوادر العسكرية التي كفلت، باسم الإسلام، فتح آسيا الصغرى المسيحية، كانت تنتمي إلى اتحاد الأوغوز. وهذا الاتحاد، الذي يتميز ببنية جد مرنة، يستمد أصوله من الاتحاد القديم لـ «الأغوز التسعة» (توكوز أوغوز) الذي تشكل في شمالي منغوليا في مستهل القرن السابع وكان تابعاً، في أوقات مختلفة، لأول امبراطورية بدوية تحمل اسم الترك، وهي امبراطورية الأتراك الشرقيين (كوك – ترك)، التي امتد ملكوتها من سور الصين إلى جبال آلتاي (مهد قوتهم) منذ منتصف القرن السادس. وعلى مسافة أبعد جهة الغرب، سرعان ما سوف تمارس قبائل تحت قيادة الأخ الأصغر لمؤسسي هذه الامبراطورية هيمنتها في آسيا الوسطى حتى الحوض الأعلى للأوكسوس (آمو – داريا) والواقم أن هيبة

هؤلاء الأتراك، الشرقيين والغربيين، الذين سوف يبتكرون لأنفسهم كتابة خاصة وسوف يسيطرون على طرق القوافل التي تربط الصين بفارس وبالامبراطورية البيزنطية، سوف تكون هيبة جد ملحوظة بحيث أن غالبية الشعوب المنتمية إلى الأسرة اللغوية ذاتها سوف تحصل على اسم الأتراك أو سوف تتبناه.

تلك كانت حالة الأوغوز، وكذلك حالة احدى قبائلهم القديمة، وهي قبيلة الأويغور (أويغور)، التي سادت بعد الأتراك على منغوليا (٧٤٤ – ٨٤٠)، ثم انسحبت صوب واحة سين – كيانج الحالية، حيث تطورت، في اتحاد مع الجماعات السكانية الهندو – أوروبية المحلية، حضارة رائعة مستقرة (غير رعوية)، تتميز بالتعايش السلمي بين المانوية، والبوذية (ديانة الأغلبية) والمسيحية النسطورية، التي تضاف مؤثراتها الثقافية المتنوعة إلى التأثير الثقافي، جد القوى، الذي تمارسه الصين.

وخلال القرن الذى سبق دخولهم الجماعى إلى الأناضول، كان الأوغوز منظمين على شكل قبائل مستقلة نسبياً، وذات مراتبية داخلية محكمة، كانت ترتحل فى سهوب آسيا الوسطى فى شمالى إيران، وكانت انشطتهم (شائها فى ذلك شأن أنشطة أحفادهم المباشرين، التركمينيين) أنشطة رعوية وحربية بشكل أساسى. وقد ظلت تقاليدهم قريبة من تقاليد الأتراك الشرقيين. أرغوز منغوليا القدماء، التى استبقوا منها نوع الحياة، وكذلك القيم الأخلاقية (والتي تعتبر الشجاعة أعلاها شأناً) وغالبية المعتقدات «الوثنية»: الأرواحية من النمط الشامانى، المتعايشة مع دين السماء المقدسة، تينجرى، واهبة القوة والنصر. أما الأديان التي كانت قد تقاسمت عطف الأويغور، المماثلين لهم (المانوية، البوذية، المسيحية النسطورية)، فهي لم تطبع ثقافتهم إلاً بآثار متفرقة قليلة. وأما الإسلام، على أية حال، فإنه لم يكن قد تغلغل بعد في صفوفهم إلاً بشكل نادر وسطحى.

وهذا الإسلام الذي يصل إليهم تحت شكله العربي - الفارسي، يمس أولئك الذين يعملون من بينهم، وعددهم يتزايد نموا خلال القرن الحادي عشر، كمرتزقة في جيوش مختلف الدول الإسلامية، حيث يجرى تقديرهم تقديراً فائقاً الشجاعتهم، ولقوة فرسانهم. وهذه الكفاءة العسكرية تسمح لبعضهم بالإستيلاء على السلطة. وهكذا ففي عام ١٠٥٨ يفوض خليفة بغداد سلطته الزمنية لطغرول بك، زعيم قبيلة الكينيك، الذي أصبح سيداً لايران وللعراق، وأسس سلاسة السلاچقة. وفي المقابل، فإن السلاچقة، مع أوغوزهم الخاصين، يصبحون، ضد الشيعية، أنصاراً للإسلام السنى، الذي سرعان ما ينشرونه في آسيا الصغرى المسيحية، باسم الجهاد، وذلك هو الأصل التاريخي لسيادة الإسلام السني، الدين الرسمى، في الامبراطورية العثمانية التي سوف تنشأ في المستقبل.

وسرعان ما سوف يتم استيعاب سلاچقة ايران في الثقافة العربية – الفارسية، التي تشكل تركيباً بين الإسلام وتقاليد ايران. وسوف تلعب دوراً محورياً في القرون التالية في التطور الفكرى والثقافي للدول ذات القيادة التركية في الأناضول، ثم في الدولة العثمانية. ومن المناسب هنا رصد الأهمية الملحوظة، عند سلاجقة «بلاد الروم»، ثم في البيليكات، التي تتخذها الثقافة العربية – الفارسية، على الأقل في الأوساط القيادية والفكرية. فهنا لا تعتبر التقاليد التركية بشكل محدد، المؤسلمة إلى هذا الحد أو ذاك، حية إلا عند بدو الأوغوز الذين يسمون منذ لك الحين بالتركمينيين. فالعربية هي لغة الدين والقانون والعلم. أما الفارسية فهي لغة الادارة المدنية والبلاط، ومن حيث الأساس، الأدب، وخاصة الشعر. أما التركية، على الرغم من أن نسبة متزايدة من السكان تتكلم بها، فإنها تظل في مرحلة لغة شفهية، تميز الأوغوز الرحل والمستقرين، وتظل محدودة الانتشار في المدن، كما يشهد على ذلك قول مأثور قديم: «عندما يصل كلب التركي إلى المدينة فإنه ينبح يشهد على ذلك قول مأثور قديم: «عندما يصل كلب التركي إلى المدينة فإنه ينبح بالفارسية». وسوف يتعين الانتظار حتى أواخر القرن الثالث عشر، بعد الغزو

المغولى وتدمير الدولة السلچوقية ذات الطابع الإيرانى، واللذين ترتب عليهما تدفق جديد الأتراك من آسيا الوسطى، حتى تبدأ التركية في الظهور كلغة أدبية. وتظل نتاجاتها الفنية ضمن مجال الفولكلور الأوغوزى والذى يتمثل نموذجه الوحيد، الرائع من جهة أخرى، الذى وصل الينا، في مجموعة الحكايات الملحمية، النثرية المعتزجة بالشعر، والمجموعة في كتاب ديدى كوركوت، حيث تُروى، إلى جانب الأساطير، ومن بينها أسطورة السيكلوب، المآثر الحربية السامية للأوغوز المقاتلين في سبيل الإسلام، وإن كانوا يظلون دائماً مخلصين لتقاليدهم القبلية قبل الإسلام، وإن كانوا يظلون دائماً مخلصين لتقاليدهم القبلية قبل الإسلامية، حتى في القرن الرابع عشر.

أما فيما يتعلق بالأساس البيزنطى — الأناضولى للثقافة التركية قبل العثمانية، فعلى الرغم من كونه بالغ الوضوح في العمارة، فإنه يظهر بشكل أقل وضوحاً في الحياة الفكرية، المصطبغة أساساً بالتراث الإسلامي العربي – الفارسي، والذي لم تكن المؤثرات الهيلينية من جهة أخرى غائبة عنه. على أن بالإمكان رصده استناداً إلى عدد من المؤشرات المتفرقة: فما تزال لدينا بعض الأشعار المكتوبة باليونانية (إلى جانب أشعار مكتوبة بالتركية) للشاعر الصوفي الكبير «الرومي» (اي الأناضولي) مولانا جلال الدين الرومي، الذي مات في عام ١٢٧٧، كما أن التوافق مع حكاية بوليفيم الهوميرية، في عدة تفاصيل هامة، لأسطورة السيكلوب الواردة في كتاب ديدي كوركوت، يشير إلى انتقال شفهي بعيد للحكاية اليونانية إلى الوسط الأوغوزي.

# تتريك ثقافة إسلامية توسع اللغة التركية

يكمن غزو المغول الذين يستواون في منتصف القرن الثالث عشر على الدولة السلجوقية في ايران ويخضعون سلاجقة الأناضول في أساس تغيرات اجتماعية

ثقافية عميقة. فالإضعاف، ثم الدمار الذي سوف ينزل بسلطة ذات طابع ايراني واضح، والوصول، خلف المغول، لمجموعات جديدة من الرحل الأتراك، والقلاقل المتواصلة التي سوف تجتاح المنطقة، والتي سرعان ما تنقسم إلى امارات متنافسة، سوف يترتب عليها تراجع للثقافة العربية – الفارسية الرفيعة في مجمل الأناضول الإسلامية، لحساب ثقافة جديدة، شعبية أو شبه شعبية، ذات تعبير تركى. ومن جهة أخرى فإن تقلب الزمن يستثير جيشاناً لنزعة صوفية، مصطبغة غالباً بأفكار مهرطقة مع وصول دراويش أتراك بدو من أسيا الصغرى.

وعندئذ يحدث توسع للغة التركية، بما في ذلك في المدن، بما يخلق في نهاية الأمر الحاجة إلى الكتابة. وفي تلك الأنواع من الجامعات الإسلامية المتمثلة في المداوس التي أنشاها السلاجقة وقاموا بتطويرها إلى حد بعيد، كانت اللغتان المحيدتان اللتان يجرى تدريسهما هما العربية والفارسية، واللتان كانت الدراية الجادة بهما ضرورية وكافية في أن واحد للحصول ليس فقط على المعارف الفقهية في مختلف تخصصاتها (ومن بينها الشريعة والقضاء)، بل وعلى جميع العلوم المعتبرة في العالم الإسلامي. وكانت ثقافة المتعلمين، أكانت دينية أم أدبية أم علمية، عربية وفارسية، أما التركية، التي ينظر اليها بوصفها لغة عامية تفتقر إلى الأهمية الفكرية، فلم تكن ثُدرًس بالمرة.

وفي هذا الصدد، نجد أن الأناضول المسلمة لم تكن قد سلكت بعد الطريق الذي شقه منذ القرن الحادي عشر المتعلمون الأتراك في آسيا الوسطى الذين كانوا قد شرعوا، في ظل سلالة الكاراخانيين الحاكمة السائدة آنذاك في كاشجار في سمرقند وبخارى، في كتابة التركية بحروف عربية وانتاج أعمال هامة. وعلى الرغم من أن أية شهادة تاريخية لا تسمح بتأكيد أن أبداع لغة أدبية تركية، في الأناضول في النصف الثاني من القرن الثالث عشر، ينبثق عن تأثير مباشر للتركية

الكاراخانية، فمن الممكن افتراض تأثير غير مباشر وجزئى لاحداهما على الأخرى، ليس فقط بحكم التشابه الكبير للشكل الذى جرى به تطوير فى التركية لتيمات متماثلة للدعاية الدينية جد مصطبغة بالصوفية، وإنما أيضاً بحكم ما يتجلى على ضوء مقارنة لغوية.

وأيًا كان الأمر فإن لغة مكتوبة، كلغة الكتاب الأتراك الأناضوليين الأوائل، تظهر دفعة واحدة بوصفها متطورة فكرياً لا يمكن أن تكون قد انبثقت عبر معجزة من لهجات البدو الأوغوز ويلزم أن نتصور لها، علاوة على ثراء ثقافي عربي – فارسى واضح، تراثاً أدبياً سابقاً ما ذا تعبير تركي وفكر متأسلم، كتراث الكاراخانيين.

#### الأدب الصوفى

لأجل غايات دينية أساساً يجرى في البداية استخدام لغة تركية مكتوبة في الأناضول، وذلك في عصر كانت الفارسية ما تزال فيه، في كل مكان تقريباً، لغة المتعلمين والادارة. ويشار إلى إدخال التركية من حيث كونها لغة ادارية، في عام ١٢٧٧، في امارة محمد كرمان أوغلو، الذي ساد في قونية، بوصفه تجديداً ملحوظاً. إلا أنه سعياً إلى نشر الإسلام وإلى تعميق الإيمان الإسلامي في الوسط التركي سوف يكتب الكتاب الأوائل باللغة التي أصبحت لغة الجزء الأكبر من السكان.

وبينما كان مولانا جلال الدين الرومى قد كتب جميع مؤلفاته الكبرى بالفارسية أو بالعربية، فإن ابنه سلطان وليد (١٢٢٦ – ١٣١٢)، الذى خلفه كزعيم روحى لطريقة المولوية، قد بذل جهداً لكى يكتب، بشكل متناثر فى نصوصه المكتوبة بالفارسية، مائة قصيدة تركية (لم يصل إلينا من مولانا غير ٣٥ قصيدة)، ترتبط مصادر الهامها من جهة أخرى بمصادر الهام الشعر الفارسى.

وقبل ذلك، نحو عام ١٢٣٠، كان درويش من مرتبة أقل، هو أحمد الفقيه، قد ألف قصيدة بالتركية جد طويلة حول تقلب الأحوال على الأرض، هى التشرخ نامه (كتاب التقلبات) والعمل الأطول، والأكثر ركاكة أيضاً، هو عمل شياد حمزه، الذي ربما كان أحد أتباعه.

والواقع أن مرحلة تالية للغة وللثقافة الأدبيتين في الأناضول قبل العثمانية هي التي تبرز الشاعر الكبير الوحيد لذلك العصر، يونس ايمري، الذي، وفقاً للبيانات التاريخية الأكثر رجحاناً، سوف يولد نحو عام ١٢٤٠ ويموت في الثمانين من عمره في عام ١٣٢٠. ويعتبر مسقط رأسه غير معروف، إلا أننا نعرف أنه كان من اتباع الدرويش تابدوك بابا، الذي أقام في منطقة نهر ساكاريا، على مسافة شبه متساوية من أنقره وايسكيشيهير. ومن ثم فإنه قد قضى في الشمال – الغربي لوسط الأناضول فترة التلمذه الصوفية، في وسط إسلامي يتميز باتجاه باطني قوي. ثم قضى فيما بعد حياة درويش متجول عبر الأناضول، خاصة في اقليمي قونيه وقيصرية. وخلافاً للاسطورة (الحديثة) التي تريد أن تجعل منه فلاحاً عبقرياً، وإن كان شبه أمي، فإن الشعر الديني الرفيع الذي يهيمن في عمله يدل بوضوح على ثقافة فقهية وأدبية رفيعة، أرقى بكثير من ثقافة شياد حمزة، مثلاً. فهو يستخدم فيه بشكل وفير وغني بالمعارف المعجم العربي – الفارسي، ويشير فيه، بين آخرين من ملهميه، إلى مولانا، الذي تمكن من التعرف عليه في قونيه. لكنه قد كتب أيضاً، بلغة تركية مالوفة، قصائد يمكن فهمها من جانب الجمهور الشعبي، ما تزال تسمع بلغة تركية مالوفة، قصائد يمكن فهمها من جانب الجمهور الشعبي، ما تزال تسمع حتى أيامنا في تركيا، حيث لم تفقد شيئاً من شهرتها.

وتتمثل احدى المآثر الكبرى لهذا الشاعر الملهم في أصالته التلقائية. فهو يستخدم القوالب الأدبية لصوفية عصره استخداماً معتدلاً، لكي يبدع، بالتركية، صوراً جديدة. وإذ يضفي على رسالته الدينية غنائية حقيقية، تعبر عن المشاعر العميقة، وعن آلام وآمال شعب تعرض للمحن القاسية المترتبة على الغزو المغولي،

يستحضر بحرية مجريات الحياة اليومية وحياة الفلاح الشاقة. وفي نهاية الأمر يتخلى عن الشكل المعقد للشعر العروضي، لكي يلجأ إلى شعر شعبى مقطعى. وصوفيته التي يجتمع فيها حب الرب مع حب الإنسانية (دون حصر ديني أو عرقي)، والتي تتميز أحياناً بنبرات حلولية، تعبر عن نفسها بشكل مألوف وبرموز ملموسة.

وفى حين أن أعمال معاصريه فى الأدب التركى لاتهم بعد غير عدد قليل من المثقفين، فإن أعمال يونس ايمرى – أو المتاح منها أكثر من سواه على الأقل – تواصل الحياة فى الوعى القومى لتركيا. والواقع أن شعبيته، التى تتزايد على مر العصور، قد جعلت منه شخصية أسطورية، وتضاف إلى مجموعاته الشعرية قصائد منحولة كثيرة، موفقة فى الأغلب. وقد أصبح أحد قديسيى الدين الشعبى، وبتتازع تسع دساكر فى الأناضول على شرف حيازة ضريحه. وإذا كان قد حظى بالتبجيل، فى الامبراطورية العثمانية، من جانب عدة طرق صوفية، سنية أو مهرطقه، فإنه يحظى اليوم بالتمجيد فى تركيا الجمهورية والعلمانية.

وإذا كانت شهرة يونس ايمرى قد طمست بسرعة شهرة معاصريه وخلفائه المباشرين، فسوف يكون من الحيف اعتباره النبراس الوحيد لعصره. فالواقع أن نهاية القرن الثالث عشر وبداية القرن الرابع عشر تتميزان بنهوض للأدب التركى في الأناضول. ومما لاجدال فيه أن تحول مغول ايران، نصو عام ١٣٠٠، إلى الإسلام وإنشاء إمارات تركية، في آسيا الصغرى، على أنقاض دولة بلاد الروم السلچوقية، كان عدد منها مسرحاً لميلاد فكرى وثقافي حقيقي جديد، تشكل عوامل مؤاتية لتنمية الأنشطة الفكرية في مجال چيوپوليتيكي يجرى تتريكه منذ ذلك الحين شكل عميق.

وفى كيرشيهير، التى تسمى آنذاك بجواشيهير، «مدينة الورود»، انجز الشاعر جواشيهير، «مدينة الورود»، انجز الشاعر جواشيهرى – المرتبط بطريقة الآخى (الأخوة) الصوفية والفروسية – فى عام ١٣١٧، اقتباساً تركيا لكتاب «منطق الطير» الذى كتبه فريد الدين العطار الفارسي. وهو يضيف إليه نبذة ذات أهمية اجتماعية – تاريخية حول المبادىء الأخلاقية لطريقة الآخى وتنظيمها. كما أنه مؤلف قصائد غنائية قصيرة.

أما عاشق باشا (١٢٧١ – ١٣٣٢)، ابن أخ مؤسس طريقة البابائيين المهرطقة، والذي عاش هو أيضاً في كيرشيهير، فهو مؤلف قصيدة متبحرة من ١٥٠٠٠ بيت، هي قصيدة «غريب نامه»، (كتاب الحاج)، التي يشرح فيها أفكار نزعة صوفية فلسفية مؤكداً على وحدة الأديان الداعية إلى التوحيد الآلهي.

## الأعمال النثرية الأولى. توسيع الثقافة

في الوقت نفسه، يتطور النثر التركي في الأناضول، وذلك بشكل أساسي تحت شكل ترجمات حرة إلى هذا الحد أو ذاك لنصوص فارسية (ولنصوص عربية. بشكل أكثرة ندرة). وهكذا، فإن قول مسعود يهدى إلى أومور، أمير آيدين (١٣٣٩ – ١٣٤٨)، ترجمته، التي قام بها عن الفارسية، لكتاب كليلة ودمنة، وهو مجموعة حكايات ذات أصل هندى. والواقع أن النماذج الباقية من هذا العصر الأول النثر التركى الأناضولي تعتبر مكرسة لجنس الحكاية الأدبى، خاصة للحكايات الباعثة على التقوى والتي تروى حياة الأنبياء. وسوف يتعين الانتظار إلى بدايات العصر العثماني حتى نشهد تنوعاً لموضوعات هذا الجنس الأدبى.

ومنذ أن تكسب الإمارة التي أسسها عثمان في شمال غربي الاناضول ركيزة هامة مع الاستيلاء على بورصا (١٣٢٦) ثم على نيقيه (١٣٣٠ – ١٣٣١)، يتخذ أدباء عديدون موقف الولاء للحكام العثمانيين. تلك كانت بداية ما يمكن منذ ذلك الحين تسميته بالأدب العثماني.

وهكذا فبعد ان أنجز أحمدى (١٣٦٥ – ١٤١٣) في عام ١٣٩٠ كتاب الأسكندر (اسكندر نامه) الذي كتبه لأمير چيرمييان، أهداه إلى سليمان العثماني، المطالب بالعرش في فترة الانتقال التي تلت موت بايزيد الأول في عام ١٤٠٧. ويستلهم هذا العمل عمل نظامي الفارسي، الذي يجري تحويره في أن واحد في اتجاه روائي وفي اتجاه تاريخي عن طريق ادخال تاريخ عالمي يجري تكريس ٣٠٠ بيت فيه للعثمانيين. ويعتبر ذلك، بشكل ما، بحثاً أول في الكتابة التاريخية العثمانية.

وينجز سليمان شلبى فى بورصا، عاصمة الامبراطورية، فى عام ١٤٠٩، قصيدته العظيمة عن مولد (النبى محمد)، وهى قصيدة المولد، التى ما تزال تنشد فى تركيا، منذ قرون، فى كل ذكرى سنوية لهذا المولد (١٢ ربيع الأول من التقويم الإسلامي) وبعد أربعين يوماً من موت مسلم. وهذه القصيدة، بدلاً من أن تكون سيرة، تعتبر تمجيداً لشخص النبى غير العادى، الذى يشكل تجسيداً لما هو مقدس، وهو تمجيد متأثر بالنزعة الصوفية مع بقائه ضمن حدود الأرثوذكسية السنية.

وليس من شأن الحديث عن الحياة الثقافية أن يقتصر على الأدب. ومما يؤسف له اننا لا نملك غير معلومات جد طفيفة عن أنشطة الفكر العلمى التركى في الأناضول قبل العثمانية ومن ثم نجد أنفسنا مضطرين إلى الاقتصار على عدد قليل من العلامات ذات الدلالة.

يذهب التسراث إلى أن أول مدرسة عثمانية قدأسسها أورخان بك نحو عام ١٣٣٠. وكما هو الحال في المدارس السلجوقية، فقد تم فيها (علاوة على تدريس المدربية وربما الفارسية) تدريس علوم الدين والفقه الشرعي الإسلامي والمنطق والميتافيزيقا والفلك والرياضيات والطب. وقد تأسست مدرسة ثانية بعد ذلك بوقت

-1.44-

قصير في بورصا . وكان لدى المثقفين المسلمين إمكانية الدراسة في أماكن أخرى من الديار الإسلامية، وهكذا فإن داود القيصرى، أول عميد لمدرسة نيسى، كان قد تلقى تعليمه في القاهرة. كما كان العلماء يقومون بالترحال بحرية، وعلى سبيل المثال فإن عالم الفلك قاضى زاده ( ١٣٥٧ - ١٤١٢ ) مر بمدرسة بورصا، ثم أنهى حياته العملية كعميد لمدرسة سمرقند حيث شارك في وضع جداول أولج بج الفلكية الشهيرة . كما كتب بالعربية مبحثا في الهندسة . أما حاچى باشا، وهو من قونيا، فقد أنهى دراسة الطب في مصر ومارس الطب فيها، ثم عاد إلى الأناضول حيث أنجز عام ١٣٨٠ بحثه الشهير بالعربية : " شفاء الأمراض وعلاج الأوجاع " وأتبعه ببحث مماثل باللغة التركية.

وهكذا فإنه كان هناك فى الأناضول ، قبل التوسع الكبير للعثمانيين نشاط فكرى وثقافى حى ، لم يكن معروفا بدرجة كافية ، وهو يمثل محصلة للتقاليد الإسلامية، العربية – الفارسية، وللعبقرية التركية، وذلك فى مناخ دينى سعى التأثير الصوفى إلى تحريره.

# الكلاسيكية العثمانية استمرارية ثقافية تركية

فى منتصف القرن الرابع عشر، الذى شهد ثقافة إسلامية تركية جديدة تتطور ، وتكتسب ملامح دقيقة فى الأناضول ، عبر العثمانيون المضايق ومروا بأوروبا ، ومنذ عام ١٣٦٥ أقام مراد الأول عاصمته فى أندريبول (إدرنا) ، ثم اتخذ بعد ذلك بقليل لقب السلطان. و تتحول الإمارة الصغيرة إلى امبراطورية تمتد بشكل متواز فى أوروبا وأسيا الداخلية . أما القسطنطينية التى حوصرت أكثر من مرة

يجرى فتحها في عام ١٤٥٣ على يد محمد الثانى، وبعد ذلك بثلاثين سنة، سوف يحتل العثمانيون شبه إجمالى شبه جزيرة البلقان، من قالاشيا إلى البيلوپونيز ومن البحر الأسود إلى البحر الأدرياتى. وخلال القرنين السادس عشر والسابع عشر، تمتد الإمبراطورية العثمانية في أوروبا حتى المجر؛ وفي آسيا في العراق وسوريا وفلسطين؛ وفي افريقيا في مصر وليبيا وتونس وشمال الجزائر.

وهو ما يعنى تنوع الجماعات السكانية والأديان واللغات والثقافات التى تتعايش فى هذا الكيان الچيوپوايتيكى الواسع. ويمكن للمرء توقع امتزاج فكرى وثقافى عظيم يؤدى إلى انصهار ما يشهد فيه العنصر التركى إما تحولاً عميقاً أن على الضد من ذلك، فرضاً واسعاً له. لكن شيئاً من ذلك لم يحدث. وصحيح أنه كانت هناك، عبر مؤثرات متبادلة، درجة معينة من التوحيد فى مختلف مجالات الحياة العادية: السكن، الملبس، أصناف المأكولات، الحرف، العمارة، الفنون الزخرفية، الموسيقى، الخ، وتبادلات لغوية عديدة، حيث تغلغل المعجم التركى بشكل واسع فى غالبية لغات الامبراطورية، وحيث غزت المفردات العربية معجم التركية المكتوبة. كما كانت هناك، فى مناطق محددة، موجات تحول إلى اعتناق الإسلام، كما فى البوسنه وفى ألبانيا وجزر استيطان تركى صغيرة فى كل مكان إلى حد ما. لكن شعوب الامبراطورية العثمانية المختلفة، من حيث الأساس، سوف تحتفظ بلغاتها وبتقاليدها الثقافية، وفى أغلب الحالات بدياناتها، وبشعور قومى معين يصبح، إذ يتأجج، بين المسيحيين، خلال القرن التاسع عشر، أحد الأسباب يصبح، إذ يتأجج، بين المسيحيين، خلال القرن التاسع عشر، أحد الأسباب الرئيسية للتمزق النهائي.

وفيما يتعلق بالأتراك، الذين تعودوا بالفعل منذ عدة قرون، في الأناضول، على الصلات مع الشعوب الأخرى والثقافات الأخرى، فإنهم سوف يظلون في مجملهم متعلقين تعلقاً عميقاً بتقاليدهم وبديانتهم وبلغتهم. وإذا كان صحيحاً انهم سوف

يتبنون، في حياتهم المادية، وتقنياتهم وبعض فنونهم وتطورهم الاقتصادي وفي جانب من ادارتهم عناصر دخيلة عديدة، وإذا كان صحيحاً بدرجة مساوية ان استعدادهم الموروث للارتباط بغير الأتراك لم يكف عن خلطهم عرقياً بالسكان المحليين (وإن كان دائماً في الاتجاه نفسه، عن طريق اتخاذ زوجات)، فإنهم على الرغم من ذلك، وحتى العقود الأولى للقرن التاسع عشر لم يغيروا بشكل عميق أساليب تفكيرهم، ذلك أن معتقداتهم، ومفهومهم عن العالم وعن المجتمع، واتجاهاتهم الفكرية، وأنواقهم الأدبية والفنية، وحساسيتهم لم تتطور كثيراً (فيما عدا استثناءات فردية قليلة) قياساً إلى ما يمكن رصده لدى أسلافهم الأناضوليين في مستهل القرن الخامس عشر. فالمؤثرات التي أمكن لهم التعرض لها هنا أو هن من جهة أخرى، هناك من جانب أوروبا المسيحية لم تكن غير مؤثرات سطحية و، من جهة أخرى، فإن شعورهم العميق بالتضامن، من حيث كونهم مسلمين، مع عرب الإمبراطورية لم يؤد (اللهم إلاً في المعجم المثقف) إلى تعريب للثقافة التركية الإسلامية، حيث لم يؤد (اللهم إلاً في المعجم المثقف) إلى تعريب للثقافة التركية الإسلامية، حيث حافظت الثقافة العربية، من جهتها، على أصالتها.

ومن ثم فإن الإستمرارية هي التي تتغلب في التطور الفكرى والثقافي للامبراطورية العثمانية، ولا يمكن للمرء فهم ذلك بشكل تام دون الرجوع إلى حضارة التركيب التي تشكلت في الأناضول السلجوقية وقبل العثمانية.

## بدايات حياة ثقافية امبراطورية

مع اقامة بلاط السلاطين، بعد الفتح، في القسطنطينية، التي أصبحت تسمى اسطنبول، تتخذ الحياة الثقافية العثمانية بعداً جديداً: فهذه الحياة التي كانت اقليمية إلى هذا الحد أو ذاك في بورصا، ثم في ادرنه، تصبح منذ ذلك الحين امبراطورية وتنتظم حول مركز مهيب، يقع بشكل يدعو إلى الاعجاب بين أوروبا وأسيا.

والواقع أن محمد الثانى، الفاتح، وهو نفسه مثقف ممتاز، وشاعر، على دراية جيدة بالعربية وبالفارسية وواسع الاهتمام بالإلهيات وبالعلوم، سوف يعمل بشكل منهجى على تحويل عاصمته إلى بؤرة فكرية عظيمة. وقد تمثلت احدى مهامه الأولى فى اصلاح المدارس، بتقسيمها إلى كليتين بما يتمشى مع مستويين من مستويات المعرفة. وفى هاتين الكليتين، يجرى تدريس العربية والفارسية والإلهيات والشريعة الإسلامية والمنطق والحساب والفلك والطب. وهو يؤسس، علاوة على ذلك، فى اسطنبول، جامعة كبرى من ثمانى كليات، ويستدعى اليها أفضل العلماء المسلمين، مع اتاحته تعليم الطب على أية حال لمارسين من جميع الطوائف (خاصة اليهود). ويجرى الحاق مستشفى بكلية الطب، وقد جرى إعداد بحث ضخم بالتركية فى الجراحة، مصور بالمنمنمات، وأهداؤه إلى السلطان فى عام ١٤٦٥ (وهو يستعيد العمل الشهير الذى أعده الزهراوى بالعربية). كما تمت ترجمة وهو يستعيد العمل الشهير الذى أعده الزهراوى بالعربية أو إلى الفارسية. وقد أبدى محمد الفاتح اهتماماً حيوياً بالمسيحية و (مع بقائه مسلماً صالحاً) بالحضارة محمد الفاتح اهتماماً حيوياً بالمسيحية و (مع بقائه مسلماً صالحاً) بالحضارة الفربية؛ وقد استدعى إلى بلاطه عدة مثقفين وفنانين ايطاليين، من بينهم الرسام جنتيل بيللينى، الذى خلف بورتريها رائعاً له.

وإذا كان مما لا مراء فيه أنه كانت هناك، بالنسبة لصنع ولتنويع الآلات، الضافات أوروبية إلى التراث الموسيقى التركى، الواضح الانتماء، في مؤلفاته الرصينة، إلى تراث العالمين العربي والايراني، فإننا قلما نستطيع رصد تأثير غربي في التطور المتزايد الرهافة الموسيقي العثمانية، خاصة الموسيقي الاوركسترالية، المرتبطة ارتباطاً حميماً بأقراح البلاط، أو بإحياء الاحتفالات الرسمية. وتتميز المصاحبة الموسيقية لبعض الاحتفالات الدينية الطرق الصوفية كطويقة المواوية باستمرارية التراث أيضاً.

وتظهر هذه الإستمرارية نفسها بجلاء في تطور الأدب، الذي تعتبر أجناسه، وأشكاله موروثة، من حيث الجوهر، من قرون سابقة، والذي يعتبر المؤثر غير التركي الوحيد فيه دائماً، وبشكل متزايد، هو المؤثر العربي – الفارسي. فهو، كما كان الحال في السابق، أدب إسلامي بشكل نموذجي، حتى في المؤلفات الأكثر دنيوية. على أن مصدر الالهام السائد فيه ليس دينياً، لكن التعبير هو الذي يحيل فيه بإستمرار إلى الإسلام. بل إن الشعر الغزلي (وهو بوجه عام شعر جنسي مثلي) يتنكر في شعر صوفي، حيث يأخذ الحب الإنساني شكل توحد في الإلهي، ويوحد الشعر الباخوسي (الخمري) السكر مع النشوة الدينية. ونجد في ذلك استعادة لخصائص الشعر الفارسي، الذي يواصل الهام الشعراء العثمانيين.

### الشعراء العثمانيون. باقى وفوضولى

إن عددهم وأهميتهم في الحياة الثقافية للارستقراطية المتادبة يتزايدان مع توسع الامبراطورية. وهم يتمتعون بالحماية، بل وبالاعاشة، من جانب السلاطين وكبار الوجهاء، الذين يتوقعون منهم، عبر الروائع الجمالية، إعلاءً من شأن هيبتهم. كما أن بعض من يتميزون بينهم بصدق ايمانهم يلقون نجاحاً كبيراً بين الأعضاء، الأكثر عدداً دائماً، في الطرق الدينية ذات الاتجاه الصوفي، التي تزدهر على مدار مجمل تاريخ الامبراطورية العثمانية.

والبلاط ساحة متميزة للشعر، وجميع السلاطين قريباً يقرضونه، وأحياناً بموهبه، وهو يتمتع بالاحترام بين سيدات الحريم السلطاني وسيدات الارستقراطية، حيث تهتم عديدات منهن به. كما أنه يهيمن على الأجناس (الأدبية) الأخرى في المدن الكبرى للولايات، في بورصا وأدرنه، العاصمتين السابقتين، أو أيضاً في بغداد، التي تم فتحها في عام ١٥٣٤.

والواقع أن شعراء البلاط العثمانيين قد تلقوا كلهم في شبابهم التعليم الكلاسيكي الذي كان يجرى تقديمه، على مستوى عال، في المدارس. وهم على دراية جيدة بالعربية وبالفارسية ومشربون بالثقافة الأدبية العربية—الفارسية. وبدءاً من المعجمين العربي والفارسي الثريين، وفي روح الشعر الفارسي الكلاسيكي، يطورون لغة شعرية مثقفة بشكل متزايد، تتميز، مع احتفاظها من حيث الجوهر ببنية اللغة التركية وبنحوها، باختزال استخدام الكلمات التركية اختزالاً فريداً.

وهم يستلهمون بشكل واسع، بالنسبة لتيماتهم ولصورهم، التراث الفارسي، لكنهم يبدون بوجه عام خيالاً واسعاً في تجديد الرموز والحيل اللفظية (ذات المعنى المزدوج أو الثلاثي بما يخلق التباساً بين المقدس والدنيوي) وموسيقية الشعر. ويتألق أغلبهم تألقاً أكبر بكثير بالتنميق الزائد عن الحد لكتاباتهم، بل وبالحذلقة فيها، وباتساق صوتيات لغتهم مما بمحتوى فكرهم. وهم يلجأون إلى المخططات العروضية العربية – الفارسية الأكثر حذقاً، وإلى الايقاعات الداخلية والخارجية أو إلى المجانسات الصوتية الأكثر براعة. وهم يعتبرون، دون صياغة نظرية لذلك، أتباعاً لدعوة الفن للفن، فيما عدا استثناءات قليلة.

ويطور أغلبهم دون توقف، ولكن ببراعة، التيمات الكلاسيكية للشعر الفارسى: التيمات الدينية، حيث يشار إلى تقلب أحوال الدنيا وتجرى الدعوة إلى التأمل في الآخرة؛ التيمات الدنيوية، المقنعة إلى هذا الحد أو ذاك، حيث يدور الحديث عن عشق الغلمان والخمر، وآلام الفراق وتعاسات الشيخوخة. أما الأحساس بالطبيعة والذي يبين أحياناً في أشعارهم فهو بالاساس احساس عشاق مدينيين الجمال يغنون للحدائق وللأزهار، والطيور ولأحواض المياه في المتنزهات، مع ميل إلى طيور العندليب والورود، وايتار لضوء القمر على حرارة الشمس وللربيع على أي فصل أخر.

وليس بامكاننا هنا الاشارة إلى جميع الشعراء المشاهير في الامبراطورية العثمانية من منتصف القرن الخامس عشر إلى منتصف القرن التاسع عشر (حيث تبدأ حركة نحو الحداثة، تحت تأثير أوروبا). ولذا فسوف نقتصر على الحديث عن أعظمهم.

ومما لا مراء فيه أن من الجنوح أن ندرج بينهم أحمد باشا، أحد رجال الحاشية المقربين من محمد الثانى والذى عاش بعده حتى عام ١٤٩٧ فى عهد بايزيد الثانى. فعمله يتميز فى جانب كبير منه بأنه تقليد الشعراء الفارسييين، ومن بينهم حافظ، وقد رفع مديحه السلطانين إلى أقصى حدود البلاغيات الطنانة. على أننا نعترف له بدور تاريخى هام، من حيث كونه مجدداً لشعر البلاط العثمانى، عبر استغلال من المؤكد أنه يتيميز بالغلو، لكنه، فى نهاية الأمر، حاذق بشكل حقيقى، المعجم اللغوى والبحور وارمزية الشعر الفارسى، الذى تأثر به تأثراً عميقاً. كما أنه يعتبر مدشن سلسلة من شعراء البلاط الذين يستحق بعضهم مجداً أعظم.

والواقع أن أكثرهم تألقاً، وهو باقى (١٥٢١ – ١٦٠٠)، الذى جاء بعده بقرن، فى عهد سليمان القانونى، الذى تعرف بسرعة بالغة على موهبته وضمه إلى حلقته الأدبية، كان يسمى، حتى وهو ما يزال على قيد الحياة، بـ «سلطان الشعراء». وتحت حمايات امبراطورية، يحقق ابن المؤذن هذا، نو الثقافة العميقة، صعوداً سريعاً فى زمرة العلماء، إلى أن يصل إلى الدرجة قبل الأخيرة فى الهيراركية، وهى درجة قاضى عسكر روميليا. ويجرى التأكيد على أن موته قد عجل به الاكتئاب الذى سببه له فشل ترشيحه لدرجة شيخ الإسلام العليا. وقد قادته حياته كواحد من كبار رجال الدين إلى انتاج أعمال تعلى من شأن الأرثوذكسية الإسلامية الأكثر نقصائده الغنائية بوجه خاص هى مصدر شهرته. فالواقع أن هذا المتفقه نقاءً، لكن قصائده الغنائية بوجه خاص هى مصدر شهرته. فالواقع أن هذا المتفقه

في الدين كان أيضاً رجلاً دنيوياً، يجيد المزاح، وكان ينتمى إلى حلقة عشاق جمال الثقافة العربية – الفارسية الرفيعة ويتظاهر على الأقل بالاستسلام لنوازعه، وتحتل الخمر والغلمان في غنائياته، تبعاً للعرف ومراعاة للموضة، مكانة هامة لكنه يطور أكثر من الآخرين التيمات الدينية والصوفية. ويجمع أسلوبه الحاذق إلى أبعد حد بين القوة والرشاقة، بين الجذالة والرصانة، مع صقل أكاديمي إلى حد ما. ومن شئن موسيقية أشعاره، الخفيفة أحياناً، أن تصل إلى مستوى النبرات المهيبة لسيمفونية، كما يتجلى ذلك في مرثيته الشهيرة لسليمان القانوني.

و «عصر سليمان»، القرن السادس عشر، العصر الذهبي للامبراطورية، هو العصر الذي ينضم فيه إلى العثمانيين شاعر تركى آخر، ربما كان أعظم شعراء زمانه، هو فوضولي (١٤٩٤ - ١٥٥٥). ولما كان قد انحدر من قبيلة البياتيين التركمينية في العراق، ذات العقيدة الشيعية، فقد أهدى أعماله الأولى للخصم الرئيسي للعثمانيين، شاه اسماعيل، الزعيم الروحي والزمني لايران الصفوية، المناضل باسم الشيعية ضد سنية سلاطين اسطنبول. ولما كان مثقفاً واسع الدراية، يكتب الشعر بسهولة بالعربية وبالفارسية، ويستمد الزاد من معين الشعر الغنائي والفارسي، فقد أجاد مختلف أجناسه في لغته الأم، وهي لهجة تركية من النوع الآزيري (لكنها جد مفهومة في تركيا). وشائه في ذلك شأن شعراء الامبراطورية العثمانية المثقفين، فإنه يستخدم معجماً ثلاثي اللغات، حيث يهيمن الجزء العربي والفارسي المشترك على الجزء التركي، الذي يحتفظ منه من جهة أخرى ببنيته وينحوه، وهذا المنشد للعشق الصوفي، الذي ينظر إليه في التراث اللاحق بوصفه صوفياً نقياً، يؤلف كذلك، إلى جانب الأعمال ذات النزعة الروحية الإسلامية السامية، كقصيدته العظيمة، ذات الموضوع الكلاسيكي، عن الحب الافلاطوني لليلي والمجنون، اللذين لا يلتقيان إلا في الآخرة، قصائد عديدة رقيقة في حب الغلمان، حيث تتبدى نزعة حسية غزاية - صوفية، تحت الالتباس المقصود للصور والرموز.

وهو يجدد بأسلوب معبر ويهيج هذا الجنس (الأدبى) التقليدى فى الشعر الفارسى؛ وهر يجد فى ذلك، للتعبير عن مكابدات الحب، نبرات صادقة تتقاطع مع رقة متكلفة تسم بعض الفقرات، و، فى الغنائية الروائية لقصيدته ليلى والمجنون (التى تعتبر عمله الربيسى)، يكتسب الهامه الصوفى قوة وعظمة. إلا أن بوسعنا التساؤل مع ذلك عن مدى عمق معتقداته الدينية، لأنه، عندما فتح السنى سليمان بغداد فى عام ١٥٣٤، سعى إلى كسب ود السيد الجديد للعراق وتصرف منذ ذلك الحين بوصفه أحد الرعايا المخلصين للعثمانيين. على أنه لم يجر السماح له مع ذلك بدخول بلاط السطنبول، ومات من الطاعون فى بغداد فى عام ٥٥٥١. وم يكن من شأن مجده إلا أن يزداد بعد موته: فتركيا والعراق وايران وأزيربيچان ما تزال تتنازع عليه بوصفه أحد أيطال تراثها الشعرى.

وأياً كان الأمر، في التو والحال، فإن باقي، شاعر القصر العثماني، وليس فوضولي، الذي يبقى في بغداد، هو الذي يحدد اتجاه الشعر العثماني الكلاسيكي، على مدار القرن الذي يعقب موته. ولن يتمكن أحد من مقلديه في القرن السابع عشر من الاقتراب من أن يكون نداً له في موهبته. والشاعر الأول المميز إلى حد ما لهذا العصر، وهو عطائي، يعتبر مقلداً للفرس، فهو، في قصيدته الطويلة ساقى لهذا العصر، وهو عطائي، يوحد بين التيمات الخالدة للغلمان وللخمر، كما يكتب قصائد صوفية وأخلاقية. وتتميز بحيوية أكبر قريحة نافع (١٩٨٧؟ – ١٩٣٥)، جليس السلطان مراد الرابع، الذي كتب له قصائد مدح فخيمة، تعتبر نماذج في بابها، دون أن ينسى مدح نفسه. كما ألف، بما يتمشى مع ذائقة الزمن، قصائد تتميز بمرسيقية خفيفة وهجائيات لاذعة سوف تكون في أن واحد مصدر نجاحه وموته: فالسلطان، هذا المؤمن المشار إليه بالبنان، يأمر بقتله وبلقى بجثته إلى البحر.

وفى العقد الأخير للقرن السابع عشر، يكتب نبى (١٦٤٢؟ - ١٧١٢)، الذى رجع إلى حلب بعد أن كان محسوباً للصدر الأعظم قره مصطفى باشا (الذى أعدم

بعد فشله فى حصار قيينا)، كتاباً صغيراً لابنه يتضمن نصائح مكتوبة بشكل شعرى، هو كتاب الخيرية، الذى يعتبر، من حيث محتواه بأكثر مما من حيث شكله (الفارسى الجديد دائماً)، أحد الأعمال الأكثر امتاعاً فى الشعر العثمانى: ففى استعراضه للأعمال المكنة، قبل الانتهاء إلى الاعلاء من شأن الأدب، يصف دون مجاملة أحوال الحياة أنذاك، مع صعود الفساد، ويرسم لوحات الوسط السائد تتميز بحيوية فائقة. أما قصائده الخفيفة، التى تظهر فيها تيمات «الغزل» الكلاسيكى، فهى تتضمن عناصر ساخرة ذات نبرة جديدة.

## نجديد الأدب

مهما يكن من أمر، لا يحدث تجديد عميق للأدب العثماني إلا في عهد أحمد الثالث (١٧٠٣ – ١٧٣٠). ويحدث ذلك خلال الأعوام الاثنى عشرة للسلم المستمر (وهو ظرف نادر!) الذي سوف يتلو معاهدة عام ١٧١٨ بين الامبراطورية العثمانية والنمسا والبندقية، في ظل صدارة إبراهيم باشا العظمى، وقد تميزت فترة الهدوء ودعة الحياة تلك، في البلاط وفي العاصمة، بالأعياد وباشكال اللهو المختلفة، وبانشاء الحدائق، وبظهور موضات جديدة. وكان هناك، في القصر وبين صفوف الارستقراطية، افتتان غير عادى بانواع زهرية مكلفة تشترى من هولندا مستنبتة من زهرة برية من الأناضول، ومن هنا اسم «عصر زهور الخزامي» الذي سميت به أزمنة المسرات الرسمية تلك.

وكان شاعر هذا العصر النزق هو نديم، ابن أحد قضاة اسطنبول، والذي كان هو نفسه أستاذاً في المدرسة ومحسوباً لإبراهيم باشا، ولا تكمن أصالة هذا الشاعر من شعراء البلاط في قصائد المديح الثلاثين (والتي تعتبر من جهة أخرى أقل خشونة وأكثر روحية من قصائد سابقيه) التي كتبها تمجيداً للسلطان ولصدره الأعظم، بقدر ما تكمن في القصائد القصيرة التي ألفها لكي تغني في الأعياد

بمصاحبة موسيقية. ومن المؤكد أننا نجد فيها موضوع عشق الغلمان الذي لا مفر منه، لكنه يعالج بنبرة مرحة ورشيقة تختلف عن النبرة الحزينة والطنانة المميزة للتراث السابق، وتتجنب الرياء الصوفى الكاذب. ثم ان جماليات شعر نديم تظهر هنا أقل تقليدية بكثير: فوصفه للحدائق والملابس وللمشاهد الملاحظة يعطى انطباعاً بالتلقائية، كما هو الحال مع وصفه لابطال قصائده الرشيقين. وبون التخلى بالكامل عن الصور المصطنعة الموروثة عن الفرس، فإنه يتجنب الأسلوب الملتبس المعقد ويخلق هو نفسه صوراً تتميز ببساطة معبرة، كما أننا لا نجد عنده بعد لا الوعظ الأخلاقي ولا التجديف المتخفى تحت طلاء دينى براق.

ومثل هذا القدر من الاستقلال الفكرى وعدم المبالاة بما هو مقدس ليس من شأنه إلا أن يغضب الأوساط السلفية، جد الموثرة في الفئات الفقيرة في العاصمة، والتي يصدمها من جهة أخرى بذخ البلاط المنلفت الزمام، وبين صفوف الانكشارية، العاطلين والمفلسين بحكم سيادة السلم، وهكذا، فعندما سوف يتمرد هؤلاء الأخيرون، في عام ١٧٣٠، ويخلعون أحمد الثالث، سوف يكون شاعر البلاط من بين ضحايا هذه الثورة، التي سيذبح خلالها حاميه إبراهيم باشا.

ولا يبرز خلفاء لنديم ويدخل شعر البلاط، بعده، في انحطاط. على أن العقود الأخيرة للقرن الثامن عشر تتميز بنجاح شاعر حقيقي آخر، وإن كان مصدر الهامه والوسط الذي ينتمي إليه مختلفين: هو غالب ديدي (أو الشيخ غالب)، الذي ولد ومات، كنديم، في اسطنبول، وهو درويش مولوي راسخ العقيدة. وكان رئيس تكية المولوية الكبري في جالاتا وقد مات في أوائل عام ١٧٩٩، في الحادية والأربعين من عمره. ويعتبر عمله الرئيسي، حُسن – او – عشق (حُسن وعشق)، قصيدة رمزية طويلة، حيث يعتبر بطليها الخياليين، المولودين بشكل معجز، وهما عشق (ولد) وحُسن (بنت)، شابين بدويين من شبه الجزيرة العربية. أما الشخصيات الأخرى

فهى تشخيصات لمجردات، كالشهوة والحيرة والتواضع ... وهذه الاصطلاحات التى تعوزها الأصالة من شأنها استثارة الملل، لولا غزارة خيال الشاعر، الحالم الرؤيوى بالشياطين وبالملائكة، مبدع المغامرات الغريبة، الذى تلهمه نزعة صوفية صادقة. ومن جهة أخرى، فإن غالب ديدى، ذا المعرفة التامة بعمل الصوفيين الفارسيين ومولانا (جلال الدين الرومي)، يبدى براعة أدبية عظيمة وتبتكر نزعته العقلانية الدينية أشكالاً جديدة للتجريد العاطفى، يجرى تقديمها بشكل مدهش في إطار روائي.

وهو، في ختام القرن الثامن عشر، آخر شاعر تقليدي عظيم في الامبراطورية العثمانية. وحتى الأعوام الأولى للقرن العشرين، سوف يستمر تعاطى الأجناس (الأدبية) والتيمات الكلاسيكية، خاصة في أوساط العلماء والدراويش، بدرجات متفاوتة من النجاح، عن طريق المحاكاة المحدثة إلى هذا الحد أو ذاك لأعمال الإسلاف الكبار، دون اضافة الكثير من الأفكار الأصيلة. فالواقع أن الرمزية الصوفية والغلمان والخمر والوردة والعندليب وتيمة العاشقين الأسطوريين سوف تواصل اثارة اهتمام الأدباء العثمانيين خلال القرن التاسع عشر، وإن كان بعدد أقل. وبدءا من اصلاحات (تنظيمات) عام ١٨٣٩ وأوربة المؤسسات وتحديث التعليم سوف تتحول الصفوات العثمانية تدريجياً عن مخلفات الماضى الثقافية، وسوف يؤدى تأثير أوروبا الأدبى – تأثير الرومانسية، بالدرجة الأولى – إلى استثارة تغيير، إن لم يكن لأشكال الشعر العثماني، فلمحتواه على الأقل.

#### الشعر الشعبى

إن الهيبة الارستقراطية لهذا الشعر المثقف، المحصور ضمن ناد للأدباء، لايجب لها أن تدفعنا إلى نسيان وود شعراء شعبيين أو شبه شعبيين جد عديدين في الولايات التركية للامبراطورية، من المؤكد أن جمهورهم كان أوسع بكثير من

جمهور شعراء البلاط. والواقع ان الاهتمام باعمالهم (التى لم يتسن البقاء إلا لجزء جد صغير فقط منها، لأنها كانت تنتقل شفاهة أساساً) قد تزايد كثيراً فى تركيا منذ قيام الجمهورية وذلك، خاصة، بسبب طابعها القومى بشكل حقيقى أكبر. وليس بوسعنا أن نذكر هنا غير بعض هؤلاء الشعراء، ممن أصبحوا موضع دراسات فى الفترة الأخيرة وإن كانت سيرهم ما تزال غير معروفة جيداً وغالباً ما تعرضت أعمالهم، عبر نقلها، لتغييرات أو لاضافات مختلقة.

وكانت طريقة البكتاشية الصوفية الشعبية، المهرطقة إلى هذا الحد أو ذاك، تضم عدداً كبيراً من الشعراء، أشهرهم كايجوسوز آبدل (القرن الخامس عشر)، «الخلى البال»، الذي يستمتع بالمزاح ولا يكن احتراماً للعقائد الجامدة، ويير سلطان آبدل (القرن السادس عشر)، الذي جره خروجه على الاتباعية الدينية والاجتماعية إلى تأييد الشاه الشيعي لايران الصفوية، شاه طهمسب، وإلى تزعم تمرد للفلاحين في الأناضول الشرقية ضد السلطة العثمانية؛ وهو يصبح، بعد أسرة وشنقه في سيواس، بطلاً أسطورياً، مبجلاً لدى العلويين (طائفة جد شعبية وكثيرة العدد في تركيا، انبثقت عن الشبيعية الايرانية للشاه اسماعيل، لكنها مستقلة عن الشيعية الاثنى عشرية الحالية في إيران، التي تتميز عنها باتجاهاتها الغنوصية والإنسانية). وفي الأوساط العلوية التركية بالتحديد استمر التراث الشفهي للأعمال الشعرية لشاه اسماعيل، الذي الفه لحساب دعوته الدينية بلغة تركية شعبية نسبياً. إلاَّ أن من الصعب التمييز، في هذا التراث، بين ما هو حقيقي وما هو منتحل، حيث أن هذا الشاه قد تحول إلى أسطورة، مما ينسب إليه مغامرات غير عادية، كما ينسب إليه اشعاراً يعتبر بعضها حديث التأليف نسبياً. وما يزال شعر البكتاشية والعلويين الصوفي حياً في تركيا عند العاشقين، الشعراء الشعيين المتجولين. والواقع أن هؤلاء «الشعراء الشعبيين» الأتراك، الذين ينشدون قصائدهم بمصاحبة السار (آلة ذات أوتار مضمومة)، كانوا يتواجدون أيضاً في القبائل البدوية في الأناضول، كقبائل اليوروك أو التركمينيين، وقد انتقل تراث اثنين منهما على الأقل إلى الأخلاف: فكارچا أوغلان (مات في عام ٢٧٦٧٩)، الذي يتغنى على نحو حسى ومباشر بعشقه النساء، دون أدنى احالة صوفية، في لغة بسيطة وملموسة وشجية، ما يزال حياً إلى أبعد جد، لأنه يعبر بشكل أفضل بكثير عن مشاعر الأتراك السائدة وهو ما لا يتوفر اشعراء البلاط. أما دادا لوغلو (القرن التاسع عشر)، فإنه يدين بشهرته أساساً النفس الملحمي اقصائده، التي تذكر بتمردات التركمينيين ضد محاولات التسكين الإجباري التي قامت بها الحكومة بتمردات التركمينيين ضد محاولات التسكين الإجباري التي قامت بها الحكومة العثمانية، والأول والأخير، شائهما في ذلك شأن العاشقين، يستخدمان أساساً اللغة التركية الحية، لا اللسان الثلاثي اللغات للشعراء الكلاسيكيين؛ وهما يؤلفان قصائدهما في أبيات مقطعية (وليست عروضية)، وهو الشكل الطبيعي للشعر التركي العفوي.

والواقع أن هذا الشعر، في شكله الشعبي، لم يكف عن الازدهار وسط الشعب، مع آلاف من الكتاب المجهولي الأسماء والعرضيين، خاصة أولئك الرجال والنساء الذين يشاركون في مباريات الارتجال الشعرى، حيث كان الشكل الأكثر انتشاراً هو شكل الماني، وهو عبارة عن رباعية سباعية المقاطع على قافية واحدة، تعلق في البيت الثالث. وقد جمع الباحثون في الفولكلور نماذج عديدة من هذه القصائد الصغيرة الخالية من الادعاء، والتي يعتبر الحب موضوعها الأثير، والتي كان بامكانها أن تلعب دور تبادل تصريحات (الحب) بين الأولاد والبنات في مجتمع قلما كان التعبير المباشر فيه عن الحب وارداً. على أننا لا نعرف من هذا الشعر غير أشكاله الحديثة، وإن كان بعض كتاب الحوليات قد استشهدوا به أحياناً، شكل عرضي، منذ القرن الرابع عشر.

كما تنتمى إلى الأدب الشعبى المجهول المؤلفين قصائد أسطورية أو ملحمية — أسطورية طويلة، يصل الأمر أحياناً إلى حد اعتبار أبطالها (وهم، في الأصل، غالباً، شخصيات تاريخية) المؤلفين لها. وتلك هي حالة كور أوغلو «ابن الأعمى» (نمط ماثل في أساطير عدة شعوب)، الذي تحتل قصيدته الملحمية، التي تطورت في تركيا وفي أزيربيچان، مكانة هامة في نتاج العاشقين. وهذا «اللص الشريف» المحارب الشجاع الذي ينتزع الحقوق المهضومة، هو في الأصل جندي شارك في الحرب التركية — الايرانية لأعوام ٧٧٥ / — ١٩٥٠ وأصبح زعيماً لفرقة من الچلاليين في ثورتهم الكبري ضد العثمانيين. وقد واصلت أسطورته النمو حتى آخر أزمنة الامبراطورية.

وإذا كان صحيحاً، أن الشعر، الشعبى والارستقراطى على حد سواء، يحتل مكانة ممتازة في الحياة الثقافية التركية والعثمانية، فإن النثر ليس غائباً عنها مع ذلك. ويحفظ التراث الشفهي شواهد جد عديدة على ذلك: الحكايات، الأساطير، والقصص الروائية (التي يرويها ويؤلفها في نهاية الأمر محترفون، هم المداحون)، أو أجزاء من نصوص مركبة، نثرية وشعرية، أما فيما يتعلق بالنثر المكتوب، الذي ينتمي إلى التراث الكلاسيكي أو شبه الكلاسيكي، فيجد تمثيلاً واسعاً له في الأدب التركي للامبراطورية العثمانية.

والواقع ان نتاجاته الأولى المعروفة (في القرن الرابع عشر) متواضعة. وهي تتألف بشكل خاص من ترجمات أن اقتباسات لنماذج عربية – فارسية: الحكايات والأساطير الموجبة للعبرة، حول خلق العالم وحياة الأنبياء أن حياة أبطال الجهاد، وكذلك حكايات مسلية تمهد لألف ليلة وليلة. ولغة هذه الحكايات بسيطة نسبياً وقريبة من التركية التي يتحدث بها العوام

#### الكتابة التاريخية

في القرنين الخامس عشر والسادس عشر تظهر بوجه خاص، في الاتجاه

الأسطورى نفسه، صياغات مكتوبة جد ممتعة لحكايات التراث الشفهى، وهذه الحكايات تعتبر بوجه خاص أنواعاً من روايات الفروسية الإسلامية، التي تبرز مقاتلين جسورين من أجل الإسلام، كالبطل الغازى، أو ملك دانشمند أو أبو مسلم، أو دراويش صانعين للمعجزات لهم مغامرات غير عادية، كسارى سالتوك. كما تظهر الكتابة التاريخية، مع مزيج من الحقائق الواقعية وأساطير المجد، أكان الأمر يتعلق بالسلاطين العثمانيين أو السلاجةة، أو كذلك، في الأوغوزنامات، بالتقاليد الأسطورية للأوغوز، التي تنبثق منها سلالاتهم الحاكمة. وتعتبر حوليات يازچى زاده، الذي عاش في غاليبولي (غيليبولو) قبل الاستيلاء على القسطنطينية، في عهد مسراد الثاني (١٤٢١ – ١٥٤١)، جد ممثلة لهذا الجنس الأدبي، وإلى جانب الحوليات، لابد من الإشارة إلى كتب المناقب نامه، التي تعتبر في أن واحد أدبأ دينياً ويطولياً يجد أصله في الروايات الملحمية التركية وفي التراث الإسلامي للمغازي و لمناقب الأولياء، وقد رُوي فتح أوروبا البلقانية في هذه المناقب المنات التي تعصد بها أن تتلي في الأماكن العامة وفي الجيش بهدف تمجيد روح كان يقصد بها أن تتلي في الأماكن العامة وفي الجيش بهدف تمجيد روح

لكن البداية الحقيقية للكتابة التاريخية العثمانية ترجع إلى ما بعد الاستيلاء على القسطنطينية، في عهدى محمد الثاني (١٤٥١ – ١٤٨١) وبايزيد الثاني (١٤٨١ – ١٥٨١). وتعبر الصوليات التركية المكتوبة أنذاك عن كتابة تاريخية رسمية، فهي تكتب بناءً على طلب السلاطين بهدف تمجيد مأثرهم ومأثر أسلافهم. وهذا التاريخ الرسمي بعيد عن التعبير عن الحقيقة الدقيقة، خاصة فيما يتعلق بسير الأحداث في ظل العثمانيين الأوائل؛ فأعمالهم يجرى تصويرها تصويراً ايجابياً على حساب أعمال البكوات الآخرين في أسيا الصغرى، بما يؤدي إلى الذروة مع محمد الثاني وبايزيد الثاني، صانعي توسع وتنظيم الامبراطورية. على

أن هذه النصوص تتضمن عناصر حقيقية يمكن رصدها من خلال المصادر اليونانية أو العربية المعاصرة، لكنها تستنسخ بعضها البعض إلى حد بعيد والأصالة ليست امتيازها.

على أن بعض الحوليات تسلم من هذا المصير، كحوليات عاشق باشا زاده (١٤٠٠ – ١٤٨٤)، الذي غالباً ما يعتبر سرده نتيجة شهادات مباشرة ويشكل، بالرغم من جزئيته، وثيقة أساسية. وينتمى إلى العصر نفسه الدستور - نامه الذي كتبه الأنوري (١٤٦٤)، وهو سرد شعرى يروى مآثر أمراء آيدين في منتصف القرن الرابع عشر. وفي أواخر القرن الخامس عشر ومستهل القرن السادس عشر يكتسب التأثير الفارسي أهمية، حيث تعتبر الفارسية في بلاط القسطنطينة اللغة الأدبية بامتياز. وهكذا تكتب بالفارسية أنذاك الشاهنامات التي تمجد السلاطين (تبدأ أنذاك مهنة الشاهنامجي في الظهور)، و التاريخ العالمي لشكر الله و خاصة الهيشت بيهيشت (الفراديس الثمانية) لأدريس بتليسي (١٥٠١) الذي يتتبع في ثمانية فصول تاريخ السلاطين العثمانيين الثمانية الأوائل. وباللغة التركية، وإن كان بتفرسن بالغ، كتب كتاب تاريخ - اي ابو الفتح (تاريخ الفاتح) من تأليف دورسون بك، والذي يتميز بادعاء فلسفى، ويعد ذلك بوقت قصير، يجد المرء دراسات مكرسة السليم الأول أو السليمان القانوني، أو لحدث معين، أو لحمالات عسكرية (سوريا، مصر، رودس، المجر، العراق). وغالباً ما تعتبر هذه الدراسات روايات امينة، تستند إلى الشهادات المباشرة أو إلى الوثائق. وهكذا تظهر السليم نامات و السليمان نامات و الفتح نامات، والتواريخ المحلية. واعتباراً من عهد محمد الثالث (١٩٩٥ - ١٦٠٣) فقط تبدأ كتابة الشاهنامات بالتركية: على أن موضوعيتها لست أقل عرضة للشك.

وتظهر بدعة في ذلك العصر: أخبار الحملات البحرية؛ إذ يجري الاحتفاء بمأثر

كبار قراصنة القرن السادس عشر، كمأثر خير الدين بارباروسا، في الغزوات نامات، وهي شكل من أشكال الحكاية الشعبية ذات الاتجاه الروائي. كما يبرز أيضا بحث الصدر الأعظم لطفي باشا، أساف نامه، وهو بحث تُعَدَّدُ فيه مهام وواجبات كبار مسئولي الدولة.

وكبار كتاب الصوايات فى ذلك العصر هم كمال باشا زاده (مات فى عام ١٥٣٤)، مؤلف تواريخ – اى آل – اى عشمان (تواريخ آل عثمان) المكتوب بلغة مزخرفة وثرية، والذى يحتفى بانتصار السلطان سليم فى موهاكس فى عام ١٥٢١؛ وسعد الدين أفندى (مات فى عام ١٩٥١)، شيخ الإسلام ومؤلف تاج التواريخ، وهو تاريخ للعثمانيين منذ بداياتهم إلى موت سليم الأول، أكمله ابنه محمد أفندى، وقد ظل عملاً مرجعياً لزمن طويل؛ ومصطفى أفندى سيلانيكلى (مات نحو ١٩٥١) الذى خلف تاريخاً يروى أحداث الفترة المتدة من عام ١٣٥١ إلى عام ١٩٥١، وهو عمل هام لأن المؤلف، وهو شاهد مباشر على الأحداث التي يرويها، يظهر إلى أى حد بدأت ادارة الامبراطورية العثمانية فى الانحطاط فى أواخر القرن السادس عشر، ويستشعر المرء بالفعل جهداً شخصياً للنقد ورفضاً للمديح بمناسبة وبون مناسبة.

ويحدث في القرن السابع عشر تجديد للكتابة التاريخية، مع كتاب يبدأ أكثرهم أهمية، عبر غربيين متحولين إلى اعتناق الإسلام، في أخذ المصادر الأوروبية في الحسبان، كحاچي خليفة (المعروف بكاتب شلبي، الذي مات في عام ١٦٥٧)، أو إبراهيم پيتشيوي (مات نحو عام ١٦٥٠) أو حسين حيدرفين (مات في عام ١٦٩١). ومن بين كتاب الحوليات الآخرين في ذلك العصر تجب الاشارة إلى كوتشي بك (مات نحو عام ١٦٥٠)، وهو مؤلف رسالة نجد فيها تحليلاً دقيقاً للمساوىء التي تشكر منها الامبراطورية وللاصلاحات المكنة؛ ولما كان مستشاراً السلطان مراد الرابع (١٦٢٠ – ١٦٤٠)، فقد حث هذا الأخير على أن يحكم بقوة؛

أما مصطفى على (١٥٤١ - ١٦٠٠) فهو مؤلف كنه الأخبار، وهو تاريخ عالمي حتى عهد محمد الثاني، يستند جزئياً إلى مصادر تعتبر اليوم غير معروفة، كما أنه مؤلف كتاب ارشادات للولاة حيث يسجل تأملاته في أسباب انحطاط السلالات الحاكمة. وحاجى خليفة هو مؤلف كتابين حول الاصلاحات التي يجب ادخالها على الامبراطورية، وإن كانا لم يلقيا نجاحاً: ميزان الحق و دستور العمل. وقد خلف ابراهيم ييتشيوي، وهو تركى من المجر، تاريخاً اعتمد في كتابته على مصادر غربية، مجرية بوجه خاص. أما حسين حيدرفين، موظف الخزانة، فريما كان على دراية بلغات اجنبية؛ وأياً كان الأمر، فقد كان على علاقة بالسفير نوانتيل وبأنطوان جالان، ويمارسيجلي، وهو مؤلف بحث حول الحالة العسكرية للامبراطورية العثمانية مستمد من عمل لحيدرفين، هو تلخيص البيان في قوانين آل عثمان، وهو أحد أهم الكتب حول تنظيم الامبراطورية، يشير فيه، مستعيداً أفكار لطفي، وحاجي خليفة، إلى أسباب انحطاط الدولة، خاصة في مجال الشئون المالية، والاصلاحات التي يجب ادخالها في نهاية الأمر. كما كتب تنقيح تواريخ الملوك، وهو تاریخ عالمی ساعد فیما بعد دیمیتری کا نتیمیر علی کتابة مؤلفه تاریخ سمو وانحطاط الامبراطورية العثمانية، وقد استفاد فيه حيدر فين من مصادر يونانية ولاتينية ترجمها له تراجمة القصر.

ولامراء في أن أبرز المؤرخين الرسميين للامبراطورية العثمانية هو نعيمه (١٦٥٨ – ١٧١٦)، الذي يغطى كتابه الفترة الممتدة من عام ١٩٩١ إلى عام ١٦٥٩. وإذا كان أسلوبه، المادح للسلاطين، في رواية التاريخ لا يختلف كثيراً عن أسلوب سابقيه، فإن لغته، على أية حال، أقل زخرفة ومن ثم أكثر وضوحاً وحيوية. وبوجه خاص، فإنه يعتبر من الناحية الفعلية أول من يلجأ إلى تمحيص الحقائق وإلى نقد المصادر. كما انه يقدم، المرة الأولى، إلى جانب سرد للأحداث، معلومات

حول ادارة الامبراطورية، ويبدى بشانها تعليقات شخصية، بل ويقترح اصلاحات.

## الأجناس الأدبية الأخرس

لكن الأكثر أصالة بين مزودينا بالمعلومات عن الحياة في الإمبراطورية هو بالتأكيد أوليا شلبي (١٦١١ – ١٦٨٣)، الذي ما يزال كتابه سياحات – نامه (كتاب الرحلات)، وهو عمل ثرى وضخم يأخذ شكل مذكرات (حتى إذا تعلق الأمر بأماكن لم يزرها بالفعل)، مصدراً تاريخياً يتميز بأهمية من الدرجة الأولى حتى الآن. ولما كان مولوداً في اسطنبول، وصهراً لأحمد باشا ملك، الصدر الأعظم لمحمد الرابع (وصهره)، فقد كان على صلة جد وثيقة بالقصر وقد كلف بمهمات في مختلف أقاليم الامبراطورية، التي يصفها ويتحدث عن تاريخها ومؤساساتها وحياتها الاجتماعية والاقتصادية وتقاليدها (الأسطورية في نهاية الأمر)، بشكل بالغ الحيوية. ومن المؤكد أنه يجب التحسب لمبالغاته أو لمزاعمه، لكنه، بشكل عام، مراقب جيد، يهتم بكل شيء، وتعتبر لغته (وهي ليست لغة كاتب متبحر) طبيعية بشكل ممتع، مع بقاء تأثرها بالمعجم العربي – الفارسي محل الإعتبار في القصر.

أما الأعمال ذات الأهمية التاريخية الأكثر تمييزاً للفترة التالية فهى أخبار السفارات إلى الغرب، وكان محمد أفندى يرميزكيز انكشارياً من المرتبة العليا (كان رقم يرميزكيز (٢٨) هو رقم تشكيله العسكرى الأصلى) أرسله أحمد الثالث في سفارة إلى فرنسا خلال سن القصور الشرعى الويس الخامس عشر، في عام ١٧٢٠. ولما كان مراقباً لماحاً، فإنه يصف بحيوية حياة القصر في ظل الوصاية على العرش. كما أن ابنه سعيد محمد، الذي صحبه في بعثته، قد سجل ملاحظات حول فرنسا، حيث يهتم على نحو خاص بالمؤسسات العلمية وبالمنجزات التقنية، ومن بينها منجزات الطباعة، وفيما بعد، سوف يكتب أيضاً رسمى أحمد، السفير

لدى قيينا فى عام ١٧٥٧ وفى برلين فى عان ١٧٦٣، تقريراً عن سفارته. وهذه الأعمال، التى سوف تستثير فضول الصفوات، سوف تكون أساساً ذات أهمية متزايدة بالنسبة للتجليات المختلفة (الغربية غالباً فى نظر العثمانيين) للثقافة الأوروبية.

والواقع أن الدراية بالعالم الخارجي بالنسبة لتركيا تتطور، في الامبراطورية العثمانية، اعتباراً من القرن السادس عشر، وهو زمن توسع اقليمي سريع. وعندئذ يسهم البحارة في ذلك بقسط رئيسي: ويعتبر كتاب الملاحة البحرية (بحرية كتابي) الذي ألفه الاميرال الأكبر الريس بيري (مات في عام ١٥٥٤) دليل سواحل للبحر المتوسط يتمير بثراء المعلومات ويستند إلى فن رسم خرائط علمي بما يشير إلى دراية جيدة بالاعمال الأوروبية في هذا المجال. أما خليفته سيد على (مات في عام ١٢٥١)، الذي حارب في المحيط الهندي ضد البرتغاليين، فقد قدم بحثاً في العلوم الجغرافية والفلكية الملاحية حول هذه المنطقة من الأرض في عمله الذي يحمل عنوان المحيط.

وباللغة العربية أولاً، وهى لغة العلوم، يكتب أول ملخص عثمانى للجغرافيا العالمية. بمؤلفه، حاچى خليفة (المعروف باسم كاتب شلبى، ١٦٠٩ – ١٦٠٧)، كاتب موسوعى تدور أعماله المكتوبة بالتركية أساساً حول التاريخ والجغرافيا والرياضيات (التى يدافع عنها – وهو واقع مثير – ضد هجمات السلفيين السلمين)، مستخدماً في أن واحد المصادر الإسلامية والغربية. وقد أبدى روحاً علمية وانتقادية، وشبجب النزعة الاتباعية في العاصمة، وأصدر أحكاماً لا تعرف المجاملة، بما في ذلك حول بعض المؤسسات، وهو أعظم عالم عثماني في القرن السابع عشر.

وبعد سبعين عاماً من موته يحدث حدث ضخم النتائج بالنسبة لنشر العلوم والثقافة في الامبراطورية: انشاء أول مطبعة تركية في اسطنبول، بتشجيع من ابراهيم باشاء الصندر الأعظم لمحمد الثالث. وكان المستول عن هذا العمل مجرى تحول إلى اعتناق الإسلام، هو ابراهيم متفرقه (١٦٧٤ - ١٧٤٥). وصحيح أن المطبعة كانت معروفة في الامبراطورية العثمانية منذ الأعوام الأخيرة للقرن الخامس عشر، فقد أدخلها يهود من أصل اسباني إلى اسطنبول أنذاك لاستخدامها في نشر الأدبيات العبرية. إلا أنه، علاية على صعوبة انتاج كتابة متشابكة كالكتابة العثمانلية (العربية - التركية) بحروف متحركة، فقد عارضت السلفية الإسلامية ميكنة كتابة تعتبر مقدسة، هي كتابة القرآن. وكان التصريح الممنوح لابراهيم متفرقه في عام ١٧٢٦ مشمولاً بحظر طبع مؤلفات دينية أو قانونية. وهو ما أدى إلى تخصص المطبعة العثمانية الأولى في نشر الكتب العلمية أو التقنية أو التاريخية أو الفيلولوچية. وكان البحث الجغرافي الكبير الذي كتبه كاتب شلبى، چيهان - نوما و «التحقيق» الذي كتبه محمد أفندي عن فرنسا، من بين أول الأعمال المنشورة، اعتباراً من عام ١٧٢٩. والحال أن انشطة هذه المطبعة التي أوقفها للحظة تمرد الانكشارية وخلع محمد الثالث، قد جرى استتنافها (ولكن دون تصريح رسمي)، نحو عام ١٧٣٢، في ظل محمول الأول.

ومما لا مراء فيه أن المرء سوف يدهش لعدم مصادفة ذكر لأية امرأة في قائمة الكتاب العثمانيين المشاهير (غير الشاملة بالتأكيد) التي استعرضناها حتى الآن. لكن ذلك لا يعنى غياباً، لدى العثمانيين، لأدب نسائى بل يعنى أن هذا الأدب المقتصر على أوساط الحريم، لم ينتشر خارجها، بين جمهور أدبى مذكر أساساً. والنصوص النادرة للعصر الكلاسيكي التي وصلت إلينا تنتمي إلى مجال الشعر الغنائي. ونشير في هذا الصدد إلى مجموعة من الأشعار، المكرسة للحب (الافلاطوني فيما يؤكد التراث)، والتي كتبتها ميهري خاتون، التي ماتت في عام

۱۰۰۱، وهي ابنة أحد قضاة آماسيا، والتي لقيت التقدير لموهبتها الأدبية في بلاط بايزيد الثاني. كما نشير، في القرن الثامن عشر، إلى أشهر الشاعرات العثمانيات، زبيده فتنه هانم، التي ماتت في عام ۱۷۸۰، وهي ابنة أحد شيوخ الإسلام، وزوجة (تعسة فيما يقال) لأحد قضاة عسكر روميليا. والواقع ان ارتباطاتها العائلية بالهيراركية الدينية الأعلى ان تمنعها (أو، ربما كان من الأدق القول بأنها سوف تمكنها) من المشاركة مع شعراء ذلك الزمان في مباريات ارتجال ادبية، حيث يقال انها أبدت روح دعابة فائقة. والشذرات الباقية من قصائدها، القليلة إلى حد ما لسوء الحظ، تتميز بأسلوب حيوى وبهيج وبلغة طبيعية ورائقة. وقد بقي لها بورتريه جميل، نو أسلوب أوروبي، وخلافاً ليهري خاتون، فقد عمرت طويلاً.

وكما ان الأحوال الاجتماعية - الثقافية للعصر العثمانى الكلاسيكى لم تسمح بنشر أدب نسائى إلا بشكل نادر، فقد حالت دون نشر الأجناس شبه الأدبية الصغرى، التى اعتبرتها النخبة المثقفة مبتذلة، وإن كانت قد لعبت دوراً أكيداً فى الحياة الثقافية للشعب التركى.

ومن حسن الحظ البالغ ان أديباً يعد من جهة أخرى من بين الأدباء الأكثر جدية، هو المترجم المثقف الشاعر الفارسي چامي، محمود شلبي، المسمى بلامئي (مات في عام ١٥٣١)، قد راودته الفكرة النيرة المتمثلة في جمع مجموعة من النوادر السارة والامثال الجميلة التي ما يزال الكثير منها يدخل السرور على أفئدة الأتراك حتى اليوم، وبوجه خاص، فإنه أول من يحدثنا عن البطل الشبعي خوچا (جحا) نصر الدين، الذي لاشك في انه شخصية تاريخية أصبحت أسطورية، وهو إمام قرية يقال انه عاش في الأناضول، في اقليم ايسكيشيهير، في أواخر القرن الثالث عشر وخلال القرن الرابع عشر، والواقع ان الحكايات التي هو بطلها، والتي تتميز بطابع هزلي لكنه أيضاً غير اتباعي، والتي ضخمها التراث الشفهي من قرن

إلى قرن، قد انتشرت في العالم الإسلامي، من افريقيا إلى آسيا الوسطى، ونصر الدين نموذج له «الفيلسوف الشعبي»، الساذج من الناحية الظاهرية والوقح إلى أبعد حد.

والواقع أن شخصية أسطورية أخرى، تتميز بدعابة ملحة وأحياناً ماجنة، تنازعه الحظوة الشعبية في مختلف أقاليم الامبراطورية العثمانية حتى أواخر القرن التاسع عشر: تلك هي شخصية قره – جوز (الأراجوز)، بطل مسرح الخيال (الذي ربما تم استيراد تقنيته من مصر عند فتحها على يد سليم الأول اعتباراً من عام ١٥١٧)، الذي يجسد رجل الشعب الساخر ويواصل، مع جاره حاچي واد، وهو كاريكاتير للأديب الدعي، ومع شخصيات أخرى تمثل مختلف الأنماط الاجتماعية، حوارات غريبة، مليئة بالدعابة، حيث ينبثق بوضوح نقد للمجتمع.

لم يتسن لنا هنا غير اعطاء فكرة (عبر اختيار، عشوائى حتماً، لحقائق تبدو لنا الأكثر تمييزاً) عن التاريخ الفكرى والثقافى للامبراطورية العثمانية فى عصرها الكلاسيكى كما أننا قد اقتصرنا على التاريخ الفكرى والثقافى للجماعة التركية والإسلامية.

# نحو الحداثــة التأثير الغربس

إن انحدار الامبراطورية العثمانية خلال القرن التاسع عشر، في وجه أوروبا التي كانت قوتها تتنامي بالرغم من انقساماتها، قد دفع قادتها إلى التأمل في أسباب ما أخذوا هم أنفسهم يعتبرونه انحطاطاً. ودون اثارة الشك في الإسلام، لحمة الامبراطورية، رأوا مصدر الخلل في تزايد دونيتهم العلمية والتقنية (خاصة في المجال العسكري)، وسوف يصل الأمر بأكثرهم جسارة إلى حد تصور أن بعض مؤسساتهم قد أصبحت غير متوائمة مع عالم تطور سريعاً.

ويؤدى هذا التأمل إلى ظهور مفهوم الحداثة عندهم، والذى يتعارض مع المفهوم الذى كان سائداً من قبل، والذى يتحدث عن مجتمع ثابت من حيث المبدأ، وهو مفهوم استند أساساً على التحريم الفقهى لما عبر عنه مصطلح البدعة العربى، والذى يترجم عموماً به «التجديد»، وإن كان يتطابق على نحو أنسب مع مفهوم «المراجعة» الحالى، والذى يرتبط بمفهوم الخروج على الإتباع.

وبين صفوف جزء من الأوساط القائدة، يرى النور الرأى الذى يذهب إلى أنه إذا كان من الممنوع التجديد في الشئون الدينية، فإن بالامكان التجديد على الأقل بالنسبة للشئون الدنيوية التى لا ينظمها القرآن أو تراث أقوال وأفعال النبى محمد، وحيث تعتبر الاصلاحات، من ثم، مشروعة.

وتظهر أولوية ضرورتها في المجال العسكري، حيث يتعلق الأمر بالاقتداء بنموذج جيوش أوروبا الحديثة، وبعد عدة محاولات غير ناجحة بسبب المعارضات السلفية لأية «بدعة»، يجرى اتخاذ اجراء حاسم في هذا الاتجاه في عام ١٨٢٦ من جانب السلطان محمود الثاني، الذي يرد على تمرد أخير من جانب الانكشارية بذبحهم بلا رحمة، ويجرى حل قوات الانكشارية و السباهيين، وتنظيم الجيوش وفق المبادىء الأوروبية، مع الاعتماد على مدربين أجانب.

ويتشجيع من هذا النجاح، يمد محمود الثانى التحديث إلى مجالات أخرى، حيث يلزم الموظفين بارتداء الملابس الأوروبية مع لبس الطربوش وينشىء وزارة للداخلية ووزارة للشئون الخارجية مماثلتين لوزارات الداخلية والشئون الخارجية الأوروبية. وسوف يمضى ابنه وخليفته عبد المجيد (١٨٣٩ – ١٨٦١) إلى ما هو أبعد من ذلك بكثير: ففي عام ١٨٣٩، يأمر بتلاوة، امام اجتماع مهيب لكبار الشخصيات العثمانية وللسفراء الاجانب، للائحة السلطانية التي تدشن الاصلاحات الكبرى الأولى (التنظيمات)، والتي يتمثل مشروعها الأساسي في اعلان المساواة

القانونية بين جميع رعايا الامبراطورية، دون تميين على أساس الدين أو القومية.

ومما له دلالته أن نص اللائحة قد صدر بالتركية وبالفرنسية في آن واحد. وبعد ذلك، فإن الفرنسية، التي كانت دراستها المعمقة قد أدخلت بالفعل بين صفوف الصفوات، تصبح، بالنسبة لجميع التشريعات التي لها مغزى دولى ما، اللغة الرسمية الثانية للامبراطورية، وسرعان ما تنتشر الدراية بها، والتي تحمل الثقافة والأفكار والأساليب الفرنسية، بين صفوف الارستقراطية وعالم المثقفين العثمانيين.

ويتطلب الأمر اسهابات مطولة لوصف التوسع التدريجي للعلوم الغربية بين صفوف العثمانيين. ويكفينا القول أنه يبدأ بالعلوم التي بدت الأكثر فائدة بشكل فورى ومباشر بالنسبة للامبراطورية: العلوم المرتبطة بالفن العسكري (كالرياضيات؛ بالنسبة للمدفعية) أو بالصحة العامة (كالعلوم الطبية) ويستمر هذا التوسع، شيئاً فشيئاً، عبر ادخال العلوم التطبيقية على التقنيات الجديدة الضرورية لتحديث البلاد (ومن أمثلتها، بين أمثلة أخرى، انشاء شركة للسفن البخارية، في عام ١٨٥٨، لنقل المسافرين في مجال اسطنبول البحري). وكان من نتائج التعاون العسكري الفرنسي – الانجليزي – التركي في حرب القرم ضد روسيا (١٨٥٤ – ١٨٥٨) ارسال شبان عثمانيين إلى الغرب لدراسة العلوم والتقنيات هناك.

وكان السلطان عبد المجيد (١٨٣٩ – ١٨٦١) نصيراً راسخاً لتغريب المؤسسات والثقافة التركية، وتتأسس في عهده في اسطنبول أول جامعة حديثة، حيث يحذو تعليم العلوم حنواً أوروبياً وهو، أيضاً، الذي يأمر، في عام ١٨٥٠، بانشاء اكاديمية العلوم العثمانية (انچومين – اي دانيش). ومنذ ذلك الحين، نجد أن الصفوة المثقفة، التي تهجر المدارس التلقيدية (التي تتمثل مهمتها الوحيدة في تكوين رجال دين)، تشارك في الحياة العلمية الحديثة.

واقتداءً بمثال القصر، تتبنى الارستقراطية العثمانية بسرعة أسلوب الحياة الأوروبي، وتصبح الفرنسية، بالنسبة للكثيرين من أفرادها، لغتهم الثانية، وتتكاثر ترجمات المؤلفات الفرنسية. وبشكل متزايد باطراد يتأثر اختيار الثياب وتأثيث الدور والزخرفة والعمارة وتنسيق الحدائق بالأساليب الغربية.

كما أن هذا التأثير من جانب الغرب، وخاصة من جانب فرنسا، يمس الفكر السياسي: فأفكار الثورة الفرنسية، وتأثير ناپوليون، ومفهوم الملكية الدستورية، وخاصة مفهوم الحرية، سوف تميز ايديولوچية الأوساط القائدة، وسرعان ما سوف تجتذب الحركة الرومانسية جيلاً أدبياً جديداً.

وفي مجال الكتابة التاريخية، فإن أول عمل تأريخي ينتمي إلى فترة التنظيمات هو تاريخ – اى دوله – اى عثمانيه (تاريخ الدولة العثمانية) الذي كتبه أحمد جوبت باشا، وهو مؤرخ رسمي يروى احداث الفترة الممتدة من عام ١٧٧٤ إلى عام ١٨٢٦، على شكل تأريخ مؤلف وفق تقاليد كتاب الحوليات؛ وقد واصل خليفته، أحمد لطفى (١٨١٥ – ١٩٠٧)، عمله بالتأريخ الفترة الممتدة من عام ١٨٢٦ إلى عام ١٨٦١. وقد كتب محمد ثريا (مات في عام ١٩٠٩) سچل – اى عثماني عام ١٨٦١، وقد كتب محمد ثريا (مات في عام ١٩٠٩) سچل – اى عثماني (السجل العثماني)، وهو عمل يجمع سير جميع الشخصيات التي تتمتع بقدر من الأهمية في التاريخ العثماني. وينتمي إلى هذا النوع من أنواع الكتابة التاريخية عمل ابن الأمين محمود كمال اينال (١٨٠٠ – ١٩٠٧)، عثمانلي ديڤرينده سون عمل ابن الأمين محمود كمال اينال (١٨٠٠ – ١٩٠٧)، عثمانلي ديڤرينده سون تفصيلية للصدور العظام من عام ١٨٧٠ إلى عام ١٩٢٠. لكن أحمد وفيق باشا (١٨٢٠ – ١٨٠١) بوجه خاص، هو الذي يدخل، من خلال كتابه فدالكه – اي تأريخ- اي عثماني (موجز التاريخ العثماني)، المفاهيم التأريخية الجديدة المؤسسة ليس على السلاطين بل على المراحل الكبري للتاريخ العثماني؛ وقد حذا حذوه عبد ليس على السلاطين بل على المراحل الكبري للتاريخ العثماني؛ وقد حذا حذوه عبد الرحمن شريف ومصطفي نوري باشا (١٨٢٤ – ١٨٨١) الذي يعتبر كتابه نتائج المرحمن شريف ومصطفي نوري باشا (١٨٢٤ – ١٨٨١) الذي يعتبر كتابه نتائج

الوقوعات (نتائج الأحداث) تركيباً للتاريخ العثماني يجرى فيه تناول أسباب ونتائج الأحداث، ودراسة المؤسسات والمشكلات الاقتصادية، وإن كان ليس دون الوقوع في أخطاء من جهة أخرى.

وكان لابد من انتظار انشاء جمعية التاريخ العثمانى (تاريخ - اى عثمانى اينچومينى)، فى عام ١٩١١ واصدار مجلتها (ت، ع، ١، ميچمواسى) حتى يولد عصر حديث حقاً للكتابة التاريخية العثمانية.

وفي مواجهة تيار التغريب، الذي يدعمه رجال الدولة الرئيسيون، سوف يخوض المتمسكون بثبات التراث الإسلامي معركة يدعمها في أن واحد العوام والعلماء. مع نجاحات متكررة لكنها عابرة (الاغلاق المؤقت للجامعة، تعطيل عدد من الصحف، حرمانات من النفوذ بسبب الهرطقة). ولن تتخلف السلطة نفسها عن الاعتداء على المصلحين نوى الأفكار التي تبدو لها تخريبية. لكن كل قمع يستتبع، من باب رد الفعل، تعززاً للحركات التجديدية، وتؤدى الفترة الطويلة للحكم المطلق الذي عرفه عهد عبد الحميد الثاني إلى بروز الحركة الثورية لجماعة العثمانيين الشبان (أو تركيا الفتاة)، التي تستولى على السلطة في عام ١٩٠٨ وتحتفظ بها خلال حرب

#### ظمُهِر الصحافة. المدارس والمجلات الأدبية

تلعب الصحافة دوراً أساسياً فى التجديد الفكرى والسياسى. وكانت الصحيفة العثمانية الأولى (١٨٢١) صحيفةرسمية، أما الصحيفة العثمانية الثانية (١٨٤٠) فقد كانت صحيفة شبه رسمية. وترجع إلى شينازى (١٨٢٦ – ١٨٧١) مأثرة كونه مشاركاً فى عام ١٨٦٠ فى تأسيس أول صحيفة خاصة، ثم مؤسساً ورئيس تحرير، اعتباراً من عام ١٨٦٠، لأول مجلة مستقلة كبرى، أدبية وسياسية، هى

مجلة تصوير – اى أفكار (تصوير الأفكار)، التى تتميز بنزعة تقدمية راسخة، كنها معتدلة، وتتميز بتأثير ثقافى فرنسى عليها (كان شينازى قد أقام فى فرنسا من عام ١٨٤٩ إلى عام ١٨٥٥). وقد أصبح هذا التجديد المثير ممكناً بفضل الاندفاع الجديد للحداثة والذى ميز عهد السلطان عبد العزيز (١٨٦١ – ١٨٧٧)، وهو عاهل أوروبى التفكير تلت زيارته الرسمية، فى عام ١٨٦٧، لناپوليون الثالث (وهى أول زيارة من نوعها) رحلة إلى لندن وبرلين وڤيينا: بما يشكل حدثاً جديداً كان مثيراً وأسهم فى تحريك الأذهان، بما فى ذلك بين الأوساط الدينية،

وفى ظل عبد العزيز يبدأ فى تركيا على نطاق واسع انشاء تعليم عام، حيث يصبح المدرسون موظفين: تعليم أولى، مخصص من حيث المبدأ للاطفال اعتباراً من السادسة من العمر؛ مدارس اولية عليا؛ كليات. وقد أنشىء الليسيه الأول فى جالاتا – سراى فى عام ١٨٦٨؛ وكان يجرى تدريس الفرنسية فيه، وقد أصبح بؤرة لتفريخ مثقفين وموظفين. وسرعان ما جرى التصريح بانشاء مدارس وكليات أجنبية (فرنسية فى غالبيتها وتدار من جانب رهبانيات كاثوليكية)، وكان يتردد عليها فى أن واحد أفراد من الأقليات وأتراك من الأسر الميسورة الحال، وقد أتيح للبنات، لأول مرة، الحصول على تعليم حديث. ويطبيعة الحال، فإن هذه التدابير تستتبع مقاومة من جانب رجال الدين، الذين كانوا حتى ذلك الحين المهيمنين على التعليم الأولى، والذين ظل نفوذهم كاملاً فى الأرياف. ويظل التعليم الدينى هو القاعدة بالنسبة للأطفال المسلمين، لكن المدارس الجديدة تقدم من جهة أخرى تعليماً أوروبي النمط.

واعتباراً من عام ۱۸۹۱، يشجع انشاء مجلة ثروة - اى قنون (ثروة الفنون)> تحت اشراف أحمد احسان، على نشر الثقافة الحديثة بين المثقفين. إلا أنه، في عام ١٨٩٦، بناءً على توصية من جانب أكرم رجائي زاده (١٨٤٦ - ١٩١٤)، الملهم

الفكرى لكل من أحمد احسان وتوفيق فكرت (١٨٧٠ - ١٩١٥)، يصبح الأخير رئيس تحرير للمجلة ويجعل منها مجلة أدبية وفنية حداثية، كان تأثيرها بالغ القوة حتى عام ١٩٠١، وهو العام الذي جرى تعطيلها فيه بناءً على أمر عبد الحميد.

ولا يسعنا هنا ان نروى التاريخ الموار للصحافة العثمانية التى شهدت تطوراً سريعاً فى النصف الثانى من القرن التاسع عشر (وبشكل أسرع بعد وصول جماعة تركيا الفتاة إلى السلطة فى عام ١٩٠٨)، إلا أنه يتعين علينا التشديد على الأهمية الخاصة تماماً للمجلتين اللتين أسلفنا الإشارة إليهما، تصوير - اى أفكار و ثروة - اى فنون، فى الحياة الأدبية.

وعبر مقالاته بالدرجة الأولى في المجلة الأولى يشتهر أعظم شاعر رومانسى في الأدب التركى، والذي ما زال يعتبر إلى اليوم بطلاً قومياً، وهو نامق كمال (م ١٨٤٠ – ١٨٨٨)، الشاعر والكاتب المسرحى والروائي، الذي غالباً ما تجرى مقارنته بقيكتور هوجو. فهذا الرجل، الوثيق الارتباط بجماعة تركيا الفتاة، والذي يتعرض لمصائر تتناوب بين النفي (خاصة إلى باريس ولندن وبروكسل، ثم إلى قيينا بين عامي ١٨٦٧ و ١٨٧٠) والتكريم، ويُبعد في النهاية عن اسطنبول والياً على رودس، ثم على شيو (التي يموت فيها)، تبعاً لتقلبات السياسة الداخلية للامبراطورية، يكتب نصوصاً سياسية حامية ومسرحيات وطنية أو عاطفية ورواية حب مأساوى طويلة تعتبر أول رواية تركية، وقصائد ذات مصدر الهام غنائي. ويحافظ نثره وشعره، من حيث الجوهر، على أشكال الأدب العثماني الكلاسيكي، مع دفعه تعقيدات المعجم العربي – الفارسي الكلاسيكي إلى أقصى مدى، لكنها مع دفعه تعقيدات المعجم العربي – الفارسي الكلاسيكي إلى أقصى مدى، لكنها تحمل الأفكار الجديدة للرومانسية الغربية، أحياناً إلى حد التخمة الشفهية.

كما أن عبد الحق حميد (١٨٥١ - ١٩٣٧)، جد القريب إليه من حيث اللغة والأسلوب، والمتأثر هو الآخر بالرومانسيين الفرنسيين، وشاعر الحرية الشهير

(الذي يكتب كلمة الحرية بالفرنسية في النص التركي – العثماني)؛ قد عرف هو أيضاً أشكال التجريد من الحظوة بوصفه معارضاً، لكنه ينهي حياته الطويلة مكرماً، منذ استيلاء جماعة تركيا الفتاة على السلطة في عام ١٩٠٨. وهو يكتب تراچيديات نثرية وشعرية، ذات مصدر الهام تاريخي – وطني يثير تأملات سياسية، أو مسرحيات مكرسة لفواجع الحب والموت. وعلى الرغم من كونه تقليديا في معجمه، فإنه يجدد باللجوء أحياناً، في الشعر، إلى اشكال مقطعية (وليست عروضية بعد). وبرغم كونه في أن واحد قومياً عثمانياً (ثم تركياً) ومدافعاً عن الثقافة الإسلامية ضد انتقادات الغربيين (شانه في ذلك شأن نامق كمال تماماً)، فإنه يميز نفسه عن الأرثونكسية المسلمة بميتافيريقا تأليهية (تنكر الوحي والاخرة) وذات نزعة انسانية مستمدة من فيكتور هوجو.

أمًّا فيما يتعلق بجماعة كتاب مدرسة ثروة – اى فنون، فإنهم إن كانوا يتأثرون هم كذلك بالنزعة العاطفية الرومانسية وبالحداثة وبالعداء للحكم المطلق، فقد كانت لهم، تحت التأثير الرئيسى للكتابات النظرية لرچائى زاده، عميدهم، مفاهيم جمالية تميل إلى دعوة «الفن للفن»، المستمدة من الپارناسيين. فهم مدفوعون، أكثر من أى شيء آخر، إلى محاكاة الأجناس الأدبية الفرنسية. وجناب شهاب الدين (١٨٧٠ – ١٨٧٠) هو الأكثر تمثيلاً لهذه الاتجاهات؛ فتأثير الرمزيين والپارناسيين على عمله الشعرى، المكرس أساساً لتيمتى الطبيعة والحب (والذي سوف يهجره بعد عام الشعرى، المكرس أساساً لتيمتى الطبيعة والحب (والذي سوف يهجره معد عام غريبة ونادرة، بما يشكل مصدر حيرة بالنسبة لقرائه الأوائل، وإن كانت تتميز بجودة فنية سوف تلقى التقدير فيما بعد. أما توفيق فكرت، طيلة بقائه على رأس مجلة ثروة – اى فنون (حتى أوائل عام ١٩٠١)، فإنه يكتب قصائد من النوع نفسه، بالنزعة الجمالية نفسها؛ لكنه سوف يشارك، بعد ذلك، في المعركة السياسية بالنزعة الجمالية نفسها؛ لكنه سوف يعبر عن أراء انتقادية تجاه النظام بالنزعة الجمالية تقسها؛ الكنه سوف يعبر عن أراء انتقادية تجاه النظام بالنزعة الجمالية تفسها؛ الكنه سوف يعبر عن أراء انتقادية تجاه النظام بالنزعة الجمالية تفسها؛ الكنه سوف يعبر عن أراء انتقادية تجاه النظام بالنزعة الجمالية نفسها؛ الكنه سوف يعبر عن أراء انتقادية تجاه النظام بالنرعة الجمالية توادة عظيمة، وسوف يعبر عن أراء انتقادية تجاه النظام

الاجتماعى، كما سوف يعبر عن اتجاهات سلمية ومعادية للنزعة العسكرية ولا أدرية. وفى سنوات عمره الأخيرة، المكرسة للتعليم (كان مديراً لليسيه جالاتا — سراى)، لن يجامل هذا الخارج على الاتباعية الزعماء الذين يدشنون، بدفع من أنور باشا، عملية التحالف مع امبراطوريات وسط أوروبا، ممهدين بذلك السبيل أمام هزيمة العثمانيين في الحرب العالمية الأولى، وتدمير دولتهم.

ومنذ عام ١٨٩٦، برزت مجلة ثروة - اى فنون من خلال نشر المسلسلات الأولى للروائى الكبير خالد ضياء (١٨٦٧ - ١٩٤٥)، وهو ابن تاجر سجاد من عشاق، فى الأناضول (ومن هنا اسم عائلته، عشاقليجيل) وقد وفر هذا التاجر العصرى لابنه دراسات راسخة للفرنسية - بما يشكل علامة من علامات ذلك الزمن. ويدخل خالد ضياء إلى تركيا الرواية الأخلاقية والقصة ذات الموضوع الاجتماعى. وهو يميل فى أن واحد إلى الواقعية وإلى التفسير السيكولوچى، وغالباً ما يجعل من الأحياء الفقيرة فى المدن مسرحاً لقصصه. ولما كان كاتباً غزير الانتاج وناجحاً، فقد عمل على تحديث لغته فى الطبعات الجديدة لأعماله فى العصر الجمهورى.

وإذا كانت المسلسلات القصصية ذات مصدر الالهام الثقافي بدرجة كبيرة والمنشورة في مجلة ثروة – اى فنون قد مست جمهوراً من المثقفين العصريين، فقد كان هناك جمهور أوسع بكثير للرواية ذات النوع الشعبي، والتي كان رائدها أحمد مدحت (١٩٨٤ – ١٩١٣)، وهو كاتب يكتب في موضوعات متباينة، ويتميز بنشاط بالغ، ويبسط ويقتبس ويقلد روايات المغامرات (كروايات دوما الأب ودما الابن وچول فيرن وآخرين كثيرين)، وهو مؤلف حكايات مسهب، يتحدث عن الأخلاق، ويتميز بالانفتاح على التقدم الاجتماعي، ويتبني الروح العصرية، لكنه يتخذ موقفاً انتقادياً تجاه تبجح تغريبي معين. أما حسين رحمى – جوربينار – (١٨٦٤ – ١٩٤٤)،

المتاثر بالمدرسة الطبيعية الفرنسية، فهو يحقق الكمال لجنس الرواية الشعبية بتعميقه للتأمل في أحوال المجتمع فيها (عبر ابراز التناقضات بين التراث والحداثة)، وبتهذيبه للتحليلات السيكولوچية، دون اغفال الجنس، وبتحقيقه لبناء أفضل للحبكة، حيث تترابط المغامرة مع الحب، وبإدخاله جرعات من الهزل في المأساة.

وتعتبر هذه الروايات الشعبية صدى لـ «الأزمة الصضارية» للامبراطورية العثمانية الأفلة، المرقة بالفعل في أوروبا وفي افريقيا، والمستعمرة اقتصادياً من جانب الدول الغربية العظمى، والتي تشهد غلياناً سياسياً سافراً. وهذا التطور المساوى، بحروبه المحلية المتواصلة، وبما ينطوى عليه من إذلالات، يؤدى إلى بروز شعور قومي جديد، مختلف عن الوطنية العثمانية المتعددة القوميات، ومتمحور حول «النزعة التركية» وقوى الشبه بالنزعات القومية الأوروبية. وأول شاعر يعبر عن هذا الشعور هو محمد أمين (١٨٦٩ – ١٩٤٤)، وهو شاعر متقد الحماس، وعفوى ومستقل عن أية مدرسة أدبية، أصبح فجأة شهيراً من خلال مجموعته الشعرية تركتشي شعراير (قصائد تركية، وليست «عثمانية»!)، بعد الحرب اليونانية – التركية في عام ١٩٨٧. وسوف تتطور الحركة القومية «التركية النزعة» بسرعة وسوف تنظم نفسها بعد استيلاء جماعة تركيا الفتاة على السلطة، تحت قيادة لجنة الاتحاد والترقي (١٩٠٨)، التي سوف تهيمن على تركيا حتى عام ١٩١٨.

وقد تشكلت اللجنة في سالونيك، المدينة الكوزموبوليتية والمركز الفكرى الكبير. وهناك، أيضاً، تأسست، في عام ١٩١١، مجلة جينچي قلملير (الأقلام الشابة)، حيث تحددت الايديولوچية «التركية النزعة». وكان منظر هذه الأيديولوچية هو ضياء جو قلب (١٨٧٦ – ١٩٢٤)، سوسيولوچي اللجنة، الذي استمد الالهام جزئياً من يوركايم، والذي مجدت قصيدته طوران (١٩١١)، ذات العنوان المستعار من ملحمة الشاه – نامه الفارسية (حيث يشير إلى آسيا الوسطى البدوية)، ذكرى الأتراك

قبل الإسلاميين. والواقع ان «النزعة الطورانية» التي راودتها الرغبة في عودة ثقافية إلى المصادر العرقية – اللغوية لآسيا الناطقة بالتركية، كان عليها مع ذلك التصالح مع الإسلام، لكنه اسلام «قومي» وليس عربياً، كما كان عليها، لتأمين قوة الأمة، الدخول في الحداثة العلمية والتقنية. وقد طور ضياء جو قلب في بحوث نثرية عديدة هذا المذهب الثلاثي الوجوه، الذي لخصه في شعار «التتريك، الأسلمة، التحديث»، والذي لقي نجاحاً كيراً.

اما الشخصية البارزة الأخرى في جماعة الأقلام الشابة، عمر سيف الدين (١٨٨٤ – ١٩٢٠)، فهو روائي عظيم الموهبة، كان أول من أنجز، بعبقريته العفوية، أحد الأهداف الأساسية للأدب القومي التركي الجديد: كتابة تركية طبيعية (رشيقة)، مفهومة من الجمهور الواسع، متحررة من كل حذلقة عربية فارسية، أقرب ما تكون من التركية التي يتحدث بها المتعلمون. وإلى جانب الموضوعات القومية (حول الفظائع التي ارتكبها العنو، مثلاً)، والمتكررة في فترته الأولى، فإنه يعالي بقدر كبير من الدعابة والسخرية عيوب المجتمع (الخرافات، الرياء الديني، الفساد، المتاجرة بكل شيء لاعتبارات أنانية، الوطنية الزائفة)، مع اشارته أيضاً إلى المزايا الأضلاقية الشعب التركي، وكل ذلك دون بلاغة طنانة، وبذكاء. وما زال الناس يستمتعون إلى اليوم بقراءة أعماله.

أما مجلة فحر – اى آتى (فجر المستقبل)، المنافسة ليجيئچى قلملير، ولكن الأقل جمهوراً، والتى تأسست قبلها بوقت قصير (١٩٠٩)، فقد كانت أقل ميلاً إلى تناول الموضوعات السياسية (وإن كانت «قومية») وأكثر ميلاً إلى النزعة الجمالية الأدبية وقد برزت بشكل خاص من خلال ابداع أحمد هاشم (١٨٨٥ – ١٩٣٣)، الشاعر الرمزى والذى يعبر عن مشاعر النفس الحميمة، والذى كتب أشعاراً حساسة فى موسيقيتها، وذات نبرة جد جديدة فى الأدب التركى.

ويتميز بالتعبير عن مشاعر النفس الحميمة أيضاً عمل شاعرات الفترة الأخيرة للامبراطورية العثمانية، اللاتي، كالأشهر بينهن، نيجار هانم (١٨٥٦ – ١٩١٨)، يعبرن بشكل خاص عن خيبات الأمل في الحياة، بأسلوب كلاسيكي. إلا أنه، في أواخر زمن الامبراطورية، تظهر روائية ذات مزاج جد مختلف، هي خالده أديب – أواخر زمن الامبراطورية، المناضلة النسائية والقومية، والروائية المعر وفة أديقار – (١٨٨٣ – ١٩٦٤)، المناضلة النسائية والقومية، والروائية المعر وفة أساساً بروايتها خاندان، التي تعبر بطلتها عن طموحاتها هي. وتنتمي بقية أعمالها إلى الفترة الجمهورية،

وقد حقق كتاب كبار آخرون بداياتهم في الأعوام الأخيرة للامبراطورية، لكن موهبتهم الحقيقية لا تعبر عن نفسها إلا في ظل الجمهورية.

#### الأشكال الأخرى للحياة الثقافية في القرن التاسع عشر

سوف يثور نقاش مسهب عن تاريخ المسرح في مختلف مراحل تحديث الامبراطورية. فالتراث لم يكن يتضمن، مع مسرح خيالات القره جوز (الذي تحدثنا عنه، والذي يبلغ آنذاك كماله في الهجاء الاجتماعي – وإن كان يتجنب التعرض للسلطة)، غير عروض شعبية في الهواء الطلق، لموضوعات مماثلة وذات اتجاه ساخر، تؤدى غالباً من جانب هواة (ذكور)، عرفوا في القرن التاسع عشر تحت اسم اورطه اوپوئو. وسوف تظهر المسارح الأولى ذات النمط الغربي في عام ١٨٣٩، حيث تؤدى فرق فرنسية وايطالية برامج عروضها. كما سوف تؤدى فرق يونانية أو أرمنية في هذا المسارح كوميديات ذات حوارات مرتجلة (طلوعات) جزئياً، إلا أنه سوف تكون هناك أيضاً عروض للأوبرات الإيطالية، تؤدى أمام جزئياً، إلا أنه سوف تكون هناك أيضاً عروض للأوبرات الإيطالية، تؤدى أمام البلاط. وفي عام ١٨٨٧ يتأسس المسرح العثماني، تحت اشراف جوالو آجوب، مع قيام فرقة أرمنية بأداء مسرحيات أوروبية بالتركية وبأداء عدد من الأوبريتات التركية الأولى. وسوف يأمر السلطان عبد الصميد باغلاقه في عام ١٨٨٧، وسوف

يهدمه بعد ذلك، باعتباره تخريبياً. وبعد ثورة تركيا الفتاة في عام ١٩٠٨، سوف يتطور المسرح الحديث، بمختلف أشكاله، من خلال برنامج عروض تركى أصيل أو الترجمة وسوف يصبح شبيها بالمسارح الأوروبية. وسوف تطوف فرق الارتجال (طلوعات) بالولايات التركية، وتؤدى فيها مسرحيات مقتبسة من المسرحيات الغربية، بل وسوف تؤدى تراچيديات اغريقية .. وسوف يصبح المثلون الأتراك أوفر عدداً، إلا أنه سوف يتعين الانتظار حتى قيام الجمهورية لكى نرى تشكل فرق تركية بالكامل، مع ممثلات تركيات (وليس بعد أرمنيات أو يونانيات).

ويوجه عام، فقد كانت مختلف الأجناس الأدبية الأوروبية ممثلة في تركيا عند نهاية الامبراطورية العثمانية، وقد وجدت العلوم الحديثة فيها بالفعل، بما في ذلك العلوم الإنسانية والاجتماعية أنصاراً أكفاء، مارس كثيرون منهم انشطة تعليمية فعالة.

وقد مس التغريب، في القرن التاسع عشر، الفنون الموسيقية، مع مجيىء أوركسترات أوروبية، واستيراد الآلات الموسيقية، وموضة البيانو التي انتشرت بين سيدات الارستقراطية. بل إن الأمر يصل إلى حد تأثر الموسيقي التقليدية بالألحان الأوروبية: ويقال أن الدرويش المواوي ديدي اسماعيل حمامي زاده (١٧٧٧ - ١٨٤٥) كان الرائد في هذا الاقتباس في مؤلفاته الموسيقية الروحية، وأن يكون هذاك غياب للمؤلفين الموسيقيين للأوركسترات التركية «الحديثة» في نهاية الامبراطورية.

وكان الرسم الزيتى «الصديث» محل احترام فى البلاط وفى الأوساط الاجتماعية العليا (وإن كان النحت قد ظل مشبوها لإعتبارات دينية؛ وسوف يتطور بشكل واسع فى ظل الجمهورية). وقد شهدت الزخرفة والعمارة الغربيتان توسعا سريعا، مما أدى أحياناً، إلى فن مختلط، من النوع «الكواونيالي».

وباختصار، ففى جميع مجالات الثقافة، يتحقق تحديث الامبراطورية العثمانية، في المدن، بشكل يتميز بالحيوية، ويقطع تأورب الطبقات الحاكمة شوطاً طويلاً. لكن الأرياف والأحياء المدينية الشعبية تواصل الحياة في عالم ثقافي تقليدي، صاغته قرون من إسلام محافظ.

ولم تك هذه الازدواجية الثقافية هي أبسط المشاكل التي سوف تواجه مصطفى كمال أتاتورك وأنصاره في سعيهم إلى أن يجعلوا من تركيا جمهورية علمانية وعصرية، توجه بصرها بثبات شطر أوروبا.

الملاحق

# معالم تاريخية

#### العثمانيون

نحو ۱۲۹۰ - نحو ۱۳۲۰: عثمان

نحو ۱۳۲۰ – ۱۳۲۲: أورخان

١٣٢٦: الاستيلاء على بورصا

١٣٣٧: الاستيلاء على نيكوميديا

١٣٥٤: الاستيلاء على غاليبولي

١٣٦٢ - ١٣٨٩: مراد الأول

١٣٧١ - ١٣٧٥: غزو صربيا

١٣٨٩: معركة كوسوڤو

١٣٨٩ - ١٤٠٢: بايزيد الأول

١٣٩٤: احتلال بلغاريا

١٣٩٦: هزيمة المسيديين في

نيكوبوليس

١٤٠٢: هزيمة العشمانيين في أنقره

على يد تيمور لنك

## اوروبا الغربية

١٢٨٥ - ١٣١٤: فيليب الرابع الجميل

١٣٠٩ : اليابوبية في اَقْينون

١٣٣٧ : بداية حرب المائة عام

۱۳٤٦ : معركة كريسي

١٣٤٧ - ١٣٤٨: الطاعون الأكبر

١٣٧٧ : عودة البابوية إلى روما

١٣٧٨ - ١٤١٧: انشقاق الغرب

الكبير

۱٤٠٢ - ١٤١٣ : الصراع بين أبناء بايزيد الأول

١٤١٧ - ١٤٢١ : محمد الأول

١٤٢١ - ١٥٤١ : مراد الثاني

۱۵۱۵ – ۱۵۱۸: مجمع كونستانس. نهاية الانشقاق الكبير

١٤١٥: معركة أزينكور

١٤٢٩: چان دارك في شينون

١٤٣١: ادانة وإعدام چان دارك

١٤٤٤ : هزيمة المجريين في قارنا

١٤٥١ - ١٤٨١: محمد الثاني الفاتح

١٤٥٣: الاستيلاء على القسطنطينية

١٤٦١: نهاية امبراطورية تربيزوند اليونانية

١٤٦٢ : ضم البوسنة

١٤٧٤ : خانية القرم تحت السيادة العثمانية

١٤٨١ - ١٥١٢ : بايزيد الثاني

١٤٥٣ : معركة كاستيون، نهاية حرب المائة عام

١٤٦١ - ١٤٨٣ : لويس الحادي عشر

١٤٦٧ - ١٤٧٧ : شارل الجسور

۱٤٩٢ : كريستوفر كواومبوس فى جزر الأنتيل

١٤٨٥ - ١٤٩١: الحرب مع الماليك

١٤٩٩ – ١٥٠٢: الحرب مع البندقية

۱۰۰۱: شاه اسماعيل يؤسس السلالة الحاكمة الصفوية في ايران

١٥١٧ - ١٥١٠ : سليم الأول

۱۵۱۶: انتـصـار تشالدیران علی الصفویین

١٥١٦ - ١٥١٧ : فتح سوريا ومصر

١٥١٦ : احتلال مدينة الجزائر

١٥٢٠ - ٢٥٥١: سليمان القانوني

١٥٢٢ : الاستيلاء على رودس

١٥٢٦ : معركة موهاكس. غزو المجر

١٥٢٩ : فشل حصار ڤيينا

١٥٣٤ : الاستيلاء على بغداد

١٤٩٢ : استيلاء الاسبان على غرناطة

1898 - ١٥١٧: الحملات الفرنسية في ايطاليا

۱٤٩٨ : اكتشاف فاسكو دا جاما لطريق الهند

۱۰۰۹ – ۱۵۶۷: هنري الثامن ملك انجلترا

٥١٥١ - ١٥٤٧: فرانسوا الأول

١٥١٩ - ٢٥٥١: شارل الخامس

١٥٢١ : حرمان لوثر

١٥٣٤: هنرى الثامن يعلن القطيعة مع روما

١٥٣٦ : عقد امتيازات مع فرنسا

١٥٣٩ : الاستيلاء على عدن

١٥٤١ : ضم المجر

۱۵۶۸ – ۱۵۶۷ – ۱۵۶۸: بسنساء المساجد الكبرى فى اسطنبول وفى ادرنه على يد سنان

١٥٦٦ : معركة زيجيد، موت سليمان

١٥٧٦ – ١٥٧٤ : سليم الثاني

١٥٧٠ - ١٥٧١ : احتلال قبرص

١٥٧١ : هزيمة لييانت

١٥٧٤ : الاستيلاء على مدينة تونس

٤٧٥١ – ٥٩٥١ : مراد الثالث

ه ۱ ۸ - ۱۲۰۶ : محمد الثالث

١٦٠٤ - ١٦١٧ : أحمد الأول

١٥٤٠ : بدايات رهبانية اليسوعيين

١٥٤١ : انشاء الكنيسة المُصلحة على يد كالڤن

۱۵۰۸ - ۱۲۰۳ : اليـــزابيث الأولى ملكة انجلترا

۱۳۵۸ – ۱۰۹۸ : حسروب الدین فی فرنسا

۱۵۷۲ : مذبحة سان – بارتيليمي

١٨٥٩ : ١٦١٠: هنري الرابع

۱۹۹۸ : مرسوم نانت

١٦١٢ : منح امتيازات للهولنديين

١٦١٧ - ١٦١٨ : مصطفى الأول

١٦١٨ - ١٦٢٢ : عثمان الثاني

۱٦٢٢ - ١٦٢٢ : مصطفى الأول (الولاية الثانية)

١٦٢٩ - ١٦٤٠: مراد الرابع

١٦٣٩ : اعادة الاستيلاء على بغداد

١٦٤٠ - ١٦٤٨ : ابراهيم الأول

١٦٤٤ : بداية حملة كريت

١٦٤٨ - ١٦٨٧ : محمد الرابع

۱۲۵۲ - ۱۲۲۱: صدارة محمد كوبرولو العظمى

۱٦٦١ - ١٦٧١: صدارة فاضل أحمد باشا العظمى

١٦٦٤ : هزيمة سان جوتهارد

١٦١٠ - ١٦٤٠ : لويس الثالث عشر

١٦١٨ - ١٦٤٨: حرب الثلاثين عاماً

١٦٢٤ – ١٦٤٢ : وزارة ريشيليو

ه ۱۹۲۸ – ۱۹۶۹ : شــارل الأول ملك انجلترا

١٦٤٢ – ١٦٦١ : وزارة مازاران

۱۹۲۳ – ۱۷۱۵ : لویس الرابع عشر

١٦٤٨ : معاهدة ريستفاليا

۱۲۵۲ - ۱۸۵۸: دیکتاتوریة اولیقیر کرومویل

١٦٥٩ : معاهدة البير ينيينر

۱۲۲۰ - ۱۲۸۰ : شارل الثاني ملك انجلترا

ه ۱٦٦٥ - ١٦٨٣ : كولبير

١٦٦٩ : السفارة التركية في فرنسا

۱۹۷۷ - ۱۹۸۳: صدارة مصطفى قره باشا العظمى

١٦٨٣: فشل حصار ڤيينا

١٦٨٧ : العصبة المقدسة ضد العثمانيين

١٦٨٧ – ١٦٩١ : سليمان الثاني

١٦٩١ - ١٦٩٥ : أحمد الثاني

١٦٩٥ - ١٧٠٣ : مصطفى الثاني

١٦٩٩ · معاهدة كارلوڤيتر

١٧٠٣ - ١٧٠٠ : أحمد الثالث

۱۷۱۲ – ۱۷۱۳: مصحصاهدتا

القسطنطينية وأندرينويل

١٦٦٥ - ١٦٨٣ : كولبير

١٦٧٠ : انشاء شركة المشرق

١٦٨٥ : الغاء مرسوم نانت

۱۲۸۸ – ۱۲۸۸ : چاك الثانى ملكانجلترا

۱۲۸۹ - ۱۷۲۵ : بــطــرس الأول الأكبر، قيصر روسيا

١٦٩٧ : صلح ريسڤيك

١٧٠٣ : انشاء سان بطرسبورغ

١٧٠٩ : معركة پولتاڤا

۱۷۱۳ : معاهدة اوتريشت

۱۷۱٤ : معاهدة راستات

١٧١٧ - ١٧٢٧ : چورچ الأول ملكانجلترا

ه ۱۷۱ – ۱۷۷۶: لویس الخامس عشر

۱۷۲۷ – ۱۷۲۰ : چورج الثانی ملك انجلترا

۱۷۳۳ - ۱۷۳۸ : حرب الضلافة في بولندا

۱۷۲۰ – ۱۷۸۰ : مساری – تیسریز، امبراطورة النمسا

۱۷۲۰ - ۱۷۸۸ : فسريدريك الثسانى الأكبر، ملك بروسيا

٢٥٧١ –١٧٦٣: حرب الأعوام السبعة

۱۷۲۰ – ۱۸۲۰ : چورج الثالث ملك انجلترا

۱۷۲۲ – ۱۷۹۹ : كاترين الثانية، قيصرة روسيا ۱۷۱۸ : معاهدة باساروڤيتز

۱۷۲۰ – ۱۷۲۱ : سیفیارة محمد أفندی فی فرنسا

١٧٢٧ - ١٧٢٩ : المطبعة التركية الأولى ذات الأحرف العربية

١٧٣٠ - ١٧٥٤ : محمود الأول

١٧٣٩ : صلح بلجراد

٤ ١٧٥٠ - ١٧٥٤ : عثمان الثاني

١٧٥٧ – ١٧٧٤ : مصطفى الثالث

۱۷٦٣ : معاهدة باريس

١٧٦٨ : شاء كورسيكا من الجنويين

١٧٧٢ : التقسيم الأول لبولندا

۱۷۷۶ – ۱۷۹۲: لویس السادس عشن

ه ۱۷۷ – ۱۷۸۳ : حرب الاستقلال

الأمريكية

١٧٧٦: إعمالان استقالال الولايات

المتحدة

١٧٨٠ - ١٧٩٠ : چوزيف الثـاني،

امبراطور النمسا

۱۷۸۳ : معاهدة قرساي

١٧٨٩ : بداية الثورة الفرنسية

١٧٩٢ : معركة قالمي

١٧٩٢ : اعلان الجمهورية الفرنسية

١٧٩٣ : التقسيم الثاني لبولندا

١٧٩٣ - ١٧٩٤ : الارهاب

١٧٦٨ – ١٧٧٤ : الحرب مع روسيا

١٧٧٠ : هزيمة تشيكمه البحرية

١٧٧٤ : معاهدة كوتشوك - كاينارچا

١٧٧٤ - ١٧٨٩ : عبد الحميد الأول

١٧٨٣ : ضم الروس للقرم

١٧٨٧ – ١٧٩٢ : الصرب مع ريسيا

والتمسا

١٨٨٧ – ١٨٠٧ : سليم الثالث

۱۷۹۲ : صلح یاسی

۱۷۹۳ : اعلان النظام الجديد

ه ۱۷۹ : التقسيم الثالث لبولندا

ه ۱۷۹ – ۱۷۹۹ : حكومة الادارة

۱۷۹۹ : انقلاب ۱۸ برومیر

١٧٩٩ : حكومة القنصلية، بونابارت

القنصل الأول

١٨٠٢ : صلح آميين

۱۸۰۶ – ۱۸۱۶ : الامسبسراطورية الأولى. نابليون امبراطوراً

ه ۱۸۰ : اولم، ترافالجار، آوسترلیتن

۱۸۰۷ : معاهدة تيلسيت

١٨١٢ : الحملة على روسيا

١٨١٤ · تنازل ناپوليون الأول

١٨١٤ – ١٨٢٤ : لويس الثامن عشر

۱۷۹۸ – ۱۸۰۱ : الحملة الفرنسية في مصر

۱۸۰۳ : احتالال الوهابيين للمدينتين المقدستين

١٨٠٣ – ١٨١٢ : انتفاضة صربيا

۱۸۰۳ – ۱۸۲۲ : تمرد علی، باشا

١٨٠٧ : خلع سليم الثالث

١٨٠٧ – ١٨٠٩ : مصطفى الرابع

١٨٠٨ اعدام سليم الثالث

١٨٠٩ - ١٨٣٩ : محمود الثاني

۱۸۱۲ : معاهدة بوخارست

۱۸۱۲ - ۱۸۲۰ · انتصارات محمد علی، والی مصر، علی الهابیین

ه ۱۸۱ : ووټرلو

ه ۱۸۱ : مؤتمر ڤيينا. التحالف المقدس

١٨٢٤ – ١٨٣٠ : شارل العاشر

١٨٣٠ : الانزال الفرنسي في الجزائر

۱۸۳۰ - ۱۸۶۸ : لویس - فـــیلیب الأول

۱۸۳۷ – ۱۹۰۱ : قیکتوریا، ملکة انجلترا

١٨٤٨ - ١٨٥٨ : الجمهورية الثانية في فرنسا ١٨٢١ - ١٨٢٩ : حرب الاستقلال

اليونانية

١٨٢٧ : هزيمة ناڤارين البحرية

۱۸۳۰ : معاهدة آندرينويل

۱۸۳۰ - ۱۸۳۹ : الاصلاحات الكبرى الأولى

۱۸۳۲ - ۱۸۳۷ : احتلال محمد على اسوريا وللاناضول الجنوبية

۱۸۳۳ : معاهدة هونكار- ايسكيليسي

١٨٣٣ : معاهدة كوتاهيه

١٨٣٩ : استيلاء الانجليز على عدن

١٨٣٩ - ١٨٨١ : عيد المجيد الأول

١٨٣٩ : خط جولخانه الشريف

١٨٤١ : الاتفاق مع مصر

١٨٥٣ -- ١٨٥٥ : الحرب مع روسيا

١٨٥٦ : مؤتمر ومعاهدة باريس. الخط المعايوني

۱۸٦٠ : الثورة في لبنان. التدخل الفرنسي

١٨٦١ - ١٨٧٦ : عيد العزيز

١٨٦٢ : اتحاد مولداڤيا وڤالاشيا

١٨٦٣ : تأسيس البنك العثماني

١٨٦٩ : افتتاح قناة السويس

١٨٥٢ – ١٨٧٠ : الامسبسراطورية الثانية، نايوليون الثالث

١٨٥٤ - ٥٥٨١ : حرب القرم

١٨٦٢ – ١٨٦٧: الحملة على المكسيك

١٨٦٦ : معركة سانوقا

- ۱۸۷۰ – ۱۸۷۰ : الحرب الفرنسية – البروسية

۱۸۷۱ : معاهدة فرانكفورت

۱۸۷۱ : تيسيسر، رئيس الجسمهورية الفرنسية

١٨٧١ – ١٩١٨ : امبراطورية المانيا

۱۸۷۳ - ۱۸۷۹ : ماكماهون، رئيس الجمهورية ه ۱۸۷ : تعــديل والون بشـان الجمهورية

١٨٧٦ : مراد الخامس

١٨٧٦ - ١٩٠٩ : عبد الحميد الثاني

١٨٧٦ – ١٨٧٨ : الحرب مع صربيا

وروسيا

١٨٧٦ : الدستور، الذي يعطل في عام

1444

١٨٧٨ : معاهدة سان ستيفانو

١٨٧٨ : التنازل عن قيرص لانجلترا

١٨٧٨ : مؤتمر برلين. استقلال صربيا

ورومانيا وبلغاريا، احتالال

النمساويين للبوسنه والهرسك،

واحتلال الروس للاناضول

الشرقية

۱۸۸۱ : مرسوم محرم

١٨٨١ : احتلال الفرنسيين لترنس

١٨٨٢ : احتلال الانجليز لمس

١٨٨٢ : التحالف الثلاثي (المانيا،

النمسا، ايطاليا)

١٨٩٤ – ١٨٩٦ : التمردات الأرمنية

وقمعها

١٨٩٤ - ١٨٩٥ : انشاء لجنة الاتحاد

والترقي

۱۸۹۶ – ۱۹۰۱ : قضية دريفوس

۱۸۹٤ : اغتیال سادی کارنو

١٨٩٤ - ١٩١٧ : نيسقسولا الثباني،

قيصر روسيا

استقلال

١٩٠٤ : الوفاق الودي

١٩٠٨ : ثورة تركيا الفتاة

١٩٠٨ – ١٩١٨ : محمد الخامس

١٩١١ : فــتح الايطاليين لطرابلس

الغرب

١٩١٢ : الحرب البلقانية الأولى

١٩١٣ : الحرب البلقانية الثانية

١٩١٤ : التحالف مع المانيا، الحرب

ضد فرنسا وانجلترا وروسيا

١٩١٤ - ١٩١٥ : الغيزو الروسي في

الأناضول الشرقية (أرمينيا)

١٩١٤ - ١٩١٨ : الصرب العالمية الأولى

١٩١٤ : معركة المارن

١٩١٥: اعادة الفتح التركي، مذابح وترحيل الأرمن

ه ۱۹۱ - ۱۹۱۸: معركة الدردنيل

١٩١٦ : «الثورة العربية» ضد الأتراك

۱۹۱۷ : استیلاء الانجلیز علی بغداد

۱۹۱۸ : الانست اب من فلسطين ومن سوريا

١٩١٨: الهجوم ضد الأرمن

۱۹۱۸ – ۱۹۲۲ : محمد السادس، آخر سلطان عثمانی

۱۹۱۹ : نزول اليونانيين إلى ازمير. مصطفى كمال فى سامسون. مؤتمر أرضروم، مؤتمر سيواس

۱۹۲۰ : الجمعية الوطنية الكبرى الأولى في أنقره. بداية حرب الاستقلال

١٩٢٠ - ١٩٢١ : الاتفـــاق مع السوڤييت. استرداد الأناضول الشرقية

١٩١٦ : معركة ڤيردان

۱۹۱۷ : دخمول الولايات المتمصدة الحرب

١٩١٧: الثورة الروسية

۱۹۱۸ : هدنة ريثوند

١٩١٩ : معاهدة قرساي

١٩٢٠ : عصبة الأمم في چنيف

١٩٢٠ : معاهدة سيڤر

١٩٢١ : الاتفاق مع فرنسا

۱۹۲۲ : استعادة ازمير

١٩٢٢ : هدنة مودانيا

۱۹۲۲ : استيلاء موسوليني على السلطة

١٩٢٢ - ١٩٢٤ : عبد المجيد، آخر

خليفة

۱۹۲۳ : محاولة هتلر الانقلابية في ميونيخ

١٩٢٣ : معاهدة لوزان

١٩٢٣ : دخول الأتراك إلى اسطنبول

۱۹۲۳ (۲۹ أكستسوير): اعسلان

الجمهورية التركية. انقره

عاصمة. مصطفى كمال رئيساً

١٩٢٤ : تنحى الخلافة

١٩٢٤ : مولت لينين

# قائمة سلاطين الامبراطورية العثمانية

عثمان الأول، نحو ١٢٨٠ - نحو ١٣٢٤.

أورخان، الغازي، نحو ١٣٢٤ - نحو ١٣٦٢.

مراد الأول، خوداڤينديجار، نحو ١٣٦٧ – ١٣٨٩.

بايزيد الأول. يلديريم، ١٣٨٩ – ١٤٠٢.

محمد الأول، شلبي، ١٤١٣ - ١٤٢١.

مراد الثاني، كوچا، ١٤٢١ – ١٤٤٤، ١٤٤٦ – ١٥٥١.

محمد الثاني، الفاتح، ١٤٤٤ - ١٤٤١، ١٥٥١ - ١٤٨١.

بایزید الثانی، ولی، ۱۲۸۱ - ۱۰۱۲.

سليم الأول، ياووز، ١٥١٧ - ٢٥١٠.

سليمان الأول، القانوني، ١٥٢٠ – ١٥٦٦.

سليم الثاني، سارخوش، ١٥٦٦ – ١٥٧٤.

مراد الثالث، ١٥٧٤ – ١٥٩٥.

محمد الثالث، عدلي، ١٥٩٥ – ١٦٠٣.

أحمد الأول، باختى، ١٦٠٧ - ١٦١٧.

مصطفى الأول، دلى، ١٦١٧ - ١٦١٨، ١٦٢٢ - ١٦٢٢.

عثمان الثاني، جينچي، ١٦١٨ – ١٦٢٢.

مراد الرابع، الغازى، ١٦٢٣ - ١٦٤٠.

ابراهيم الأول دلى، ١٦٤٠ - ١٦٤٨.

محمد الرابع، أوجى، ٤٨ه ١ – ١٦٨٧.

سليمان الثاني، ١٦٨٧ – ١٦٩١.

أحمد الثاني، ١٦٩١ – ١٦٩٥.

مصطفى الثاني، الغازي، ١٦٩٥ – ١٧٠٣.

أحمد الثالث، ١٧٠٣ – ١٧٣٠.

محمود الأول، كمبور، ١٧٣٠ - ١٥٥١.

عثمان الثالث، ١٧٥٤ – ١٧٥٧.

مصطفى الثالث، ١٧٥٤ – ١٧٧٤.

عبد الحميد الأول، ١٧٧٤ - ١٧٨٩.

سليم الثالث، چيهاندار، ۱۷۸۹ – ۱۸۰۷.

مصطفى الرابع، ١٨٠٧ – ١٨٠٨.

محمود الثاني، عدلي، ١٨٠٨ – ١٨٣٩.

عبد المجيد الأول، الغازي ، ١٨٣٩ - ١٨٦١.

عبد العزيز، ١٦٨١ – ١٨٧٦.

محمد مراد الخامس، ۱۸۷۲.

عبد الحميد الثاني، ١٨٧٦ - ١٩٠٩.

محمد الخامس، رشاد، ۱۹۰۹ – ۱۹۱۸.

محمد السادس، وحيد الدين، ١٩١٨ - ١٩٢٢.

عبد المجيد الثاني (خليفة فقط)، ١٩٢٢ – ١٩٢٤.

XI. Les débuts de la Question d'Orient (1774-1839)

ANDERSON (M.S.), The Eastern Question, 1774-1923, Londres-New York, 1966. BAILEY (F.E.), British Policy and the Turkish Reform Movement: A Study in Anglo-Turkish Relations, 1826-1853, Cambridge, 1942.

DE LEONE (E.), L'Impero ottomano nel primo periodo delle riforme (Tanzimât) secondo fonti italiane, Milan, 1967

EDMONDS (E.M.), The Greek War of Independance, 1821-1833, Chicago, 1968. L'Egypte au XIX' siècle, Groupe de recherches et d'études sur le Proche-Orient, Paris, 1982.

FINDLEY (C.V.), Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire. The Sublime Porte, 1789-1822, Princeton, 1980.

HAJJAR (J.), L'Europe et les destinées du Proche-Orient, 1815-1848, Paris, 1970. HEYD (U.), « The Ottoman Ulema and westernization in the time of Selim III and Mahmud II », Studies in Islamic History and Civilization, Scripta Hierosolymitana, 9, 1961, pp. 63-96.

JELAVICH (C. et B), The Establishment of the Balkan National States, 1804-1920, Seattle-Londres, 1977.

JUCHEREAU DE ST. DENYS, Histoire de l'Empire ottoman depuis 1792 jusqu'en 1844, 4 vol., Paris, 1844.

KARAL (E.Z.), Osmanlı Tarihi (Histoire ottomane), vol. V, Nizam-i cedit ve Tanzımat devirleri, 1789-1856 (les époques du nizâm-ı djedîd et des Tanzîmât, 1789-1856), Ankara, 1947

KAYNAR (R), Mustafa Reşid Paşa ve Tanzimat (Mustafa Rechid Pacha et les Réformes), Ankara, 1954.

LEWIS (B.), « The impact of the french revolution on Turkey », Journal of World History, I, 1953, pp. 105-125.

-, The Emergence of Modern Turkey, Londres-New York, 2e ed, 1968, trad. fr., Islam et laicité La Naissance de la Turquie moderne, Paris, 1988.

MILLER (A.F.), Mustapha Pacha Bairaktar, trad. fr , Bucarest, 1975.

REMERAND (G.), Ali de Tébélen, Pacha de Janina, 1744-1822, Paris, 1928

SABRY (M.), L'Empire égyptien sous Mohamed Ali et la Question d'Orient, 1811-1849, Paris, 1930.

SHAW (S.J), Ottoman Egypt in the Eighteenth Century, Cambridge (Mass.), 1962).

Ottoman Egypt in the Age of the French Revolution, Cambridge (Mass.), 1964.
Between Old and New The Ottoman Empire under Selim III, 1789-1807, Cambridge (Mass.), 1971.

SVORONOS (N.G.), Histoire de la Grèce moderne, Paris, 1953.

-, Le Commerce de Salonique au XVIII<sup>e</sup> siècle, Paris, 1956.

#### XII. La période des Tanzîmât (1839-1878)

ANCEL (J.), Manuel historique de la Question d'Orient, Paris, 1923

BACQUE-GRAMMONT (J.-L.) et DUMONT (P.), Economie et sociétés dans l'Empire ottoman (fin du xviiie début du xxe siècle), Paris, 1983.

BATU (H) et BACQUÉ-GRAMMONT (J-L), L'Empire outoman, la République de Turquie et la France, Istanbul, 1986

BERKES (N), The Development of Secularism in Turkey, Montreal, 1964

BRAUDE (B.) et LEWIS (B.), Christians and Jews in the Ottoman Empire, 2 vol., New York, 1982

CELIK (Z.), The Remaking of Istanbul; Portrait of an Ottoman City in the Nineteenth Century, Seattle et Londres, 1982

DAVISON (R.F.), Reform in the Ottoman Empire, 1856-1876, New York, 1973. FINDLEY (C.V.), Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire. The Sublime Porte, 1789-1922, Princeton, 1980.

ISSAWI (C.), The Economic History of the Middle East, 1800-1914, Chicago, 1966.

-, The Economic History of Turkey, 1800-1914, Chicago, 1980.

KARAL (E.Z.), Osmanli Tarihi. Nizam-i Cedit ve Tanzimat Devirleri, 1789-1856 (Histoire ottomane. Les époques de l'ordre nouveau et des Tanzîmât, 1789-1856), 3° éd., Ankara, 1970.

, Osmanli Tarihi, Islahat Fermani Devri, 1856-1861 (Histoire ottomane. L'époque de la charte de réforme, 1856-1861), Ankara, 1954.

-, Osmanlı Tarihi, İslahat Fermani Devri, 1861-1876 (Histoire ottomane. L'époque de la charte de reforme, 1861-1876), Ankara, 1956.

-, Osmanlı Tarihi. Bırıncı Meşrutiyet ve İstibdat Devirleri, 1876-1907 (Histoire ottomane Les époques de la premiere Constitution et de l'autocratie, 1876-1907), Ankara, 1962.

KARPAT (K.H.), Ottoman Population, 1830-1914, Demographic and Social Characteristics, Madison, 1985.

LEWIS (B.), The Emergence of Modern Turkey, 2° ed., Oxford, 1968, trad. franc., Islam et laicité. La Naissance de la Turquie moderne, Paris, 1988.

MARDIN (S.), The Genesis of Young Ottoman Thought, Princeton, 1962.

SHAW (S.J.) et SHAW (E.K.), History of the Ottoman Empire and Modern Turkey, vol. II, The Rise of Modern Turkey, Cambridge, 1977.

Tanzimat'tan Cumhuriyet'e Türkiye Ansiklopedisi (Encyclopédie de la Turquie des Tanzîmât a la République), 6 vol., Istanbul, 1984-1985.

#### XIII. Le dernier sursaut (1878-1908)

BERKES (N.), The Development of Secularism in Turkey, Montréal, 1964.

CELIK (Z.), The Remaking of Istanbul, Portrait of an Ottoman City in the Nineteenth Century, Seattle et Londres, 1986.

ISSAWI (C.), The Economic History of Turkey, 1800-1914, Chicago, 1980.

KARAL (E.Z.), Osmanlı Tarıhı, Bırıncı Meşrutiyet ve İstibdat Devirleri, 1876-1907 (Les Époques de la première Constitution et de l'autocratie, 1876-1907), Ankara, 1962.

KARPAT (K.H), Ottoman Population, 1830-1914, Demographic and Social Characteristics, Madison, 1985.

KOLOĞLU (O), Abdülhamıd'ın Gerçeği (La verite sur 'Abdül-Hamîd), İstanbul, 1987.

KUSHNER (D.), The Rise of Turkish Nationalism, 1876-1908, Londres, 1977. LEWIS (B.), The Emergence of Modern Turkey, 2e éd., Oxford, 1968.

McCarthy (J M.), Muslims and Minorities, The Population of Ottoman Anatolia and the End of the Empire, New York, 1983

ORTAYLI (I.), Ikinci Abdulhamîd Doneminde Osmanlı İmparatorluğunda Alman Nufuzu (l'influence allemande dans l'Empire ottoman à l'époque de 'Abdül-Hamîd II), Ankara, 1981.

PAMUK (S), The Ottoman Empire and European Capitalism, 1820-1913, Cambridge, 1987

QUATAERT (D.), Social Disintegration and Popular Resistance in the Ottoman Empire, 1881-1908, Reactions to European Economic Penetration, New York, 1983.

RAMSAUR (E.E.), The Young Turks, Prelude to the Revolution of 1908, reimpr Beyrouth, 1965

SHAW (S.J.) et SHAW (E K.), History of the Ottoman Empire and Modern Turkey,

II, The Rise of Modern Turkey (1808-1975), Cambridge, 1977.

Tanzimât'tan Cumhuriyet'e Türkiye Ansiklopedisi (Encyclopédie de la Turquie, des Tanzimât a la République), 6 vol., Istanbul, s.d.

THOBIE (J), Intérêts et impérialisme français dans l'Empire ottoman (1895-1914), Paris, 1977.

AHMAD (F.), The Young Turks. The Committee of Union and Progress in Turkish Politics, 1908-1914, Oxford, 1969.

AKSIN (S.), Jon Türkler ve Ittihat ve Terakki (Les Jeunes-Turcs et l'Union et Progrès), Istanbul, 1987.

ATATURK (M.K.), Discours du Ghazi Mustapha Kemal Pacha, président de la République turque, Leipzig, 1929.

BAYSUR (Y.H.), *Turk Inkılabı Tarıhı* (Histoire de la révolution turque), 10 vol., Ankara, 1940-1967.

DUMONT (P.), Mustafa Kemal invente la Turquie moderne, Bruxelles, 1983.

McCarthy (J.), Muslims and Minorities The Population of Ottoman Anatolia and the End of the Empire, New York, 1983.

GEORGEON (F.), Aux Origines du nationalisme turc, Yusuf Akçura, Paris, 1980. GÖKALP (Z.), Turkish Nationalism and Western Civilization, éd. par Niyazi Berkes, New York, 1959.

GUNTER (M.), Pursuing the Just Cause of Their People. A Study of Contemporary Armenian Terrorism, New York, 1986.

GURUN (K.), Le Dossier arménien, Paris, 1983.

HELLER (J.), British Policy towards the Ottoman Empire, 1908-1914, Londres, 1983.

HUREWITZ (J.C.), Diplomacy in the Near and Middle East, II, reed., New York, 1972.

RENOUVIN (P.), La Crise européenne et la Première Guerre mondiale, 5<sup>e</sup> éd., Paris, 1969.

Shaw (S.J.) et Shaw (E.K.), History of the Ottoman Empire and Modern Turkey, II: Reform, Revolution and Republic. The Rise of Modern Turkey, 1808-1975, Cambridge, 1977.

TERNON (Y.), Les Arméniens. Histoire d'un génocide, Paris, 1977.

TOPRAK (Z.), Türkiye'de « Milli Iktisat » 1908-1918 (l'économie nationale en Turquie, 1908-1918), Istanbul, 1982.

TUNAYA (T.Z.), Türkiye'de de Siyasal Partiler, I, Ikinci Meşrutiyet Dönemi (Les Partis politiques en Turquie, I, L'époque du second régime constitutionnel), Istanbul, 1984.

#### XV. L'art ottoman

ARSEVEN (C.E.), Les Arts décoratifs turcs, Istanbul, 1952

ASLANAPA (D.), Turkish Art and Architecture, Londres, 1971.

-, Turkish Arts Seljuk and Ottoman Carpets, Tiles and Miniature Paintings, Istanbul, 1961.

DAVIS (F.), The Palace of Topkapi in Istanbul, New York, 1970.

ELDEM (SH.), Turk mimari eserleri (Works of Turkish Architecture), Istanbul, s.d.

—, *Rolöve*, 2 vol., Istanbul, 1968, 1977.

ESIN (E.), Turkish Miniature Painting, Tokyo, 1960.

ETTINGHAUSEN (R.), Miniatures turques (Unesco), Paris, 1965.

-, Turkish Miniatures from the Thirteenth to the Eighteenth Century, New York, 1965.

-, IPSIROGLU et EYUBOĞLU, Turquie. Miniatures anciennes (Unesco), New York,

1961.

GABRIEL (A.), Châteaux turcs du Bosphore, Paris, 1943.

-, Monuments turcs d'Anatolie, 2 vol., Paris, 1931-1934.

-, Une Capitale turque. Brousse, 2 vol., Paris, 1958.

-, Voyage archéologique dans la Turquie orientale, 2 vol., Paris, 1940.

GOODWIN (G.), A History of Ottoman Architecture, Londres, 1971.

HOAG (J.D.), Architecture islamique, Paris, 1982.

LANE (A.), Later Islamic Pottery (Persia, Syria, Egypt, Turkey), Londres, 1957.

Oz (T.), Turkish Ceramics, Ankara, 1957.

-, Turk kumaş ve kadıfeleri, Istanbul, 1951.

PAPADOPOULO (A.), L'Islam et l'art musulman, Paris, 1976.

UNSAL (B.), Turkish Islamic Architecture in Seljuk and Ottoman Times, 1071-1923, Londres, 1959.

-, Mosquées, Lausanne, 1975.

-, Turquie ottomane, Fribourg, 1965.

VOGT-GÖKNIL (U.), Les Mosquées turques, Zurich, 1953.

-, Living Architecture: Ottoman, Londres-Fribourg, 1966.

YETKIN (S.K.), L'Ancienne Peinture turque du XIIe au XVIIIe siècle, Paris, 1970.

-, L'Architecture turque en Turquie, Paris, 1962.

#### XVI. La vie intellectuelle et culturelle

ADNAN (A.), La Science chez les Turcs ottomans, Paris, 1939.

BABINGER (F.), Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke, Leipzig,

BAZIN (L.) et DUMONT (P), « Littérature turque » dans Encyclopédie de la Plésade, Histoire des littératures, t I, Paris, 1967.

BOMBACI (A.), Histoire de la littérature turque, trad. franç. par I. Mélikoff, Paris,

DINO (G.), « Littérature turque », dans Encyclopaedia Universalis, vol. 16, Paris, 1973.

GIBB (E.J.), A History of Ottoman Poetry, 6 vol., Londres, 1900-1909.

KOPRULU (F.), « Litterature turque 'othmanli », dans Encyclopédie de l'Islam, t. IV, Paris, 1931.

RESCHER (O.), Ein Gesamtuberblick über die turkische Literatur, Istanbul, 1941.

# المحتويات

الفصل الحادى عشر : بدليات المسألة الشرقية (١٧٧٤ - ١٨٣٩ ) :

روبير مانتران

عبد الحميد الأول (١٧٧٤ - ١٧٨٩)

الوضع الداخلي - الإصلاحات المدنية - ضغط روسيا

سليم الثالث (١٧٨٩ - ١٨٠٧)

الإصلاحات النظام الجديد (١٧٨٩ - ١٨٠٢) - المصاعب الداخلية، الضغوط الخارجية - التمردات في الولايات - سقوط سليم الثالث

الردة والردة المضادة

محمود الثاني وتقلبات السلطة (١٨٠٩ - ١٨٢١)

ضغوط النظام السياسى - محمد على في مصر نموذج يجب الاقتداء به؟ حروب أم إصلاحات؟

الحريب (١٨٢١ – ١٨٣٩)

اليونان من الانتفاضة الى الاستقلال – الحرب مع مصر – الضغط الدولى، فتح الجزائر

الإصحلاحات (۱۸۲۰ – ۱۸۲۹)

الشخصيات الفاعلة - التجديدات - الصحافة والمجتمع - خط جولخانه الشريف

الفصل الثاني عشر: فترة التنظيمات (١٨٧٩ – ١٨٧٨)، ٦٣ يول دومون

المسلحون

سلاطين وباشاوات - أدباء وأيديولوجيون - جنود الإصلاح المجهولون

#### الإصلاحات

الباب العالى - نحو توحيد القانون - علمنة التعليم - الجيش الجديد - إدارة الولايات والشئون المالية

#### التطور الاقتصادى والاجتماعي

أرياف في حركة - الملمح الجديد للمدن - التوسع الاقتصادي - نهضة الملل الرجل المريض

الشرق في أزمة - حرب القرم - تقويض الصلح - الآزمة البلقانية الفصل الثالث عشر: النزاع الأخير (١٨٧٨ - ١٩٠٨)، ١٦١ فرانسوا جورجو

#### الدولة العثمانية بعد معاهدة برلين

أعقاب الأزمة - الدولة الحميدية - الفكرة الكبرى للعهد - هيمنة الغرب

#### المجتمع العثماني عند منعطف القرن

عدد وحركة السكان - الهجرة المهودية - تحولات الأرياف والمدن - اسطنبول والثقافة العثمانية

#### صعود الأخطار

الحركات القومية، المشكلة الأرمنية - ظهور المانيا على المسرح. سكة حديد بغداد - مولد معارضة جماعة تركيا الفتاة - نحو الثورة.

الفصل الرابع عشر : موت امبراطورية (١٩٠٨ – ١٩٢٣)، ٢٤٢ يول دومون وفرانسوا چورچو

الأمال وخيبات الأمل (١٩٠٨ - ١٩١٢)

الثورة والردة - الغليان الاجتماعي والفكرى - نشاط جماعة نركيا الفتاة الانتكاسات الأولى طرابلس الغرب، الباليا

#### الامبراطورية في حرب (١٩١٢ - ١٩١٨)

الحروب البلقانية - من حرب الى أخرى، نساط لجنه الانحاد والعرقى - الحرب العالمية الأولى الدوامة - سنوات الرماد - تعبئه المؤخرة

### نهایة عالم (۱۹۱۸ - ۱۹۲۳)

الغرق - من ثورة إلى أخرى - من معاهده سيڤر إلى معاهدة لوزان موت وبعث تركيا.

الفصل الخامس عشر : الفن العثماني

الفن العثماني في الأراضي التركية :

201

چان - پول رو

#### الفن الاسلامي والفن العثماي

المسجد - الفن السلحوتي - والفن العثماني - الزخرفة - التحف المصنوعة - الطنافس (الأبسطة)

#### المسجد العثماني

المسجد ذو القبة الواحدة - المسجد المتعدد القباب - مدرسة مدرسة بورصا - المساجد ذات النخطيط المسمى بالتخطيط على شكل حرف T مقلوب.

#### مقدمة للعصر العظيم

الفن في ظل محمد (الناني) الفاتح - مساجد بايزيد الأول - تأثير أيا صوفيا - مسجدا بايزيد الثاني وسليم الأول في اسطنبول - سنان - مسجد شاهزاده - مسجد السليمية في ادرنه - تراث سنان.

#### الأشكال الأخرى للفن

البت العنمانى - العمارة المدنية - الفن الجدائزى - القصر - طب قابى - نزيين المخطوطات بالصور.

### العمارة في البلدان العربية في العصر العثماني،

أندريه ريمون

#### الفن الامبراطوري

دوام التفاليد الفيية المحلية

التجديدات

# الفصل السادس عشر: المياة الفكرية والثقافية في الامبراطورية العثمانيه:

لوی بازان

#### مكونات الثقافة التركية قبل الإسلامية

تتريك ثقافة اسلامية

توسيع اللغة التركية - الأدب الصوفى - الأعمال النثرية الأولى. توسيع الثقافة

#### الكلاسيكية العثمانية

استمرارية ثقافة تركية - بدايات حياة ثقافية امبراطورية - الشعراء العثمانيون. باتى وفوضولى - تجديد الأدب - الشعر الشعبى - الكتابة التاريخية - الأجناس الأدبية الأخرى

#### نحو الحداثة

التأثير الغربى - ظهور الصحافة. المدارس والمحلات الأدبية - الأشكال الأخرى للحياة الثقافية في القرن التاسع عشر.

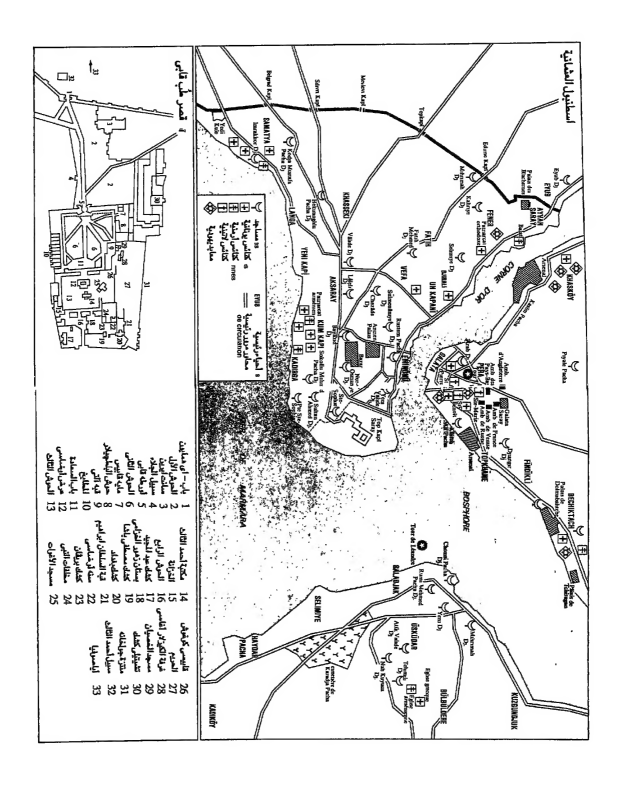
الملاحق

- معالم تاريخية

- قائمة سلاطين الامبراطورية العثمانية

- بيبليوجر**افيا** 

المحتويات



متم الإيداع ٢٦١٦ / ٢٦. I.S.B.N.: 977 - 5091 - 13 - 6



# از كالرولة المحتمانية في المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المن

في هذا الجزء الثاني من كتاب «تاريخ الدولة العثمانية»، يصحبنا وبير مانتران ورقاقه من المؤرخين المتميزين في رحلة النهاية للأمبراطورية العثمانية بعد أن تمزقت أوصالها، واقتسمت دول التحالف الأوروبي أملاك السلطان فيما بينها، بل وبدأت تعد لاحتلال قلب الامبراطورية «اسطنبول» التي دخلها الجنرال الفرنسي دبسبيري واجتازها على رأس قواته على ظهر حصان أبيض كما فعل محمد الفاتح من قبل،

الآن بدأت تركيا تصارع من أجل تجديد نفسها، من أجل طرد المحتلين، وإنهاء السلطنة وإقامة الجمهورية الحديثة.

تركيا الفتاء - الاتحاد والترقى - ثم الحركة الكمالية.

وينتهى هذا الجزء بغصلين عن الحضّارة والأدب، والفن، والعمارة... فلقد قدمت الدولة العثمانية الكثير في هذه المجالات.

وهكذا يأتى هذا الكتاب، عملا غير مسبوق، ودراسة مو علمية، وثقافية لحقبة تاريخية كانت فيها الدولة العثمانية لعدة تالتى تصنع تاريخ العالم.



